
NP 1

Courrier de Rome
Informations Religieuses            Documents            Commentaires            Questions & Réponses

N° 693		 JANVIER 2026  	        	   

page 1

Notre-Dame de 
Guadalupe, un canular?

Abbé Pierre Mouroux

NOTRE-DAME DE GUADALUPE,
UN CANULAR ?

Introduction
Alors que le monde catholique 
est secoué par certaines autorités 
ecclésiastiques, qui par la couleur 
de leur habit devraient se rappeler 
qu’elles doivent être prêtes à verser 
leur sang pour défendre la foi au lieu 
de saper celle des fidèles en remettant 
en cause des titres de gloire de la Très 
Sainte Vierge Marie1, nos lecteurs 
ignorent peut-être que l’histoire 
contemporaine regorge de faits 
semblables bien que d’un autre ordre. 
En voici un des plus intéressants. 
Nous sommes en fin d’année 1995, 
Monseigneur Guillermo von der 
Schulenburg Prado (1916 – 2009), 
dernier Abbé en titre2 de la Basilique 
de Guadalupe au Mexique, nommé 
à ce poste en 1963 par le pape Jean 
XXIII, accorde un entretien au 

1 Cf. la note du S. Siège Mater populi fidelis, 7 octobre 2025.
2 Après lui il n’y aura plus d’Abbé, mais de simples Recteurs.
3 Les chiffres officiels parlent de près de 20 millions de visites par an.
4 Statistiques de 1996.
5 Il avait de toute façon atteint l’âge de la retraite.
6 Cet article n’a pas l’intention d’épuiser de manière exhaustive le sujet mais de présenter simplement les arguments les plus connus et les plus 

magazine Ixtus de l’écrivain mexicain 
Javier Sicilia. Une partie de cet 
entretien sera reproduite l’année 
suivante, en mai 1996, dans la revue 
italienne 30  Giorni. Que dit l’Abbé 
dans cette entrevue  ? Il remet en 
question l’existence historique de 
Juan Diego, l’indigène à qui la Vierge 
de Guadalupe est apparue selon la 
tradition catholique. Selon lui, Juan 
Diego était « un symbole et non une 
réalité », et il estime que l’image de 
la Vierge de Guadalupe serait «  le 
produit d’une main indigène et non 
d’un miracle  ». Il envoya également 
une lettre au Vatican soulignant que 
l’existence de Juan Diego «  n’avait 
pas été pleinement démontrée  » et 
qu'il préférait éviter les scandales qui 
pourraient nuire à la crédibilité de 
l'Église.

Lui qui, depuis 33 ans, est le 
responsable du sanctuaire de Notre-
Dame de Guadalupe, sanctuaire 
marial le plus visité au monde3, 
affirme que l’histoire des apparitions 
de Notre-Dame de Guadalupe est 
un canular. Le Mexique, pays de 90 
millions d’habitants, catholique à 
90%4, n’a évidemment pas très bien 
pris la chose. Notre Abbé fut démis 
de ses fonctions en octobre 19965. 
Le cardinal de Mexico parvint à 
réunir un autre groupe de prêtres 
et d’experts afin de contrebalancer 
les thèses des anti-apparitionnistes 
et de l’ancien Abbé lui-même, pour 
prouver au Saint-Siège l’existence 
réelle de Juan Diego et la véracité des 
apparitions de 1531. Nous voudrions 
ici présenter à nos lecteurs quelques 
arguments qui démontrent la véracité 
de ces apparitions6.

page 11

Un droit au divorce 
dans l'Evangile?

Abbé Bernard de Lacoste



Courrier de RomeJANVIER 2026

2

Histoire des faits
Que s’est-il passé du 9 au 12 décembre 
1531 à Mexico, et plus précisément 
sur la colline du Tépeyac ?7

Première apparition  : samedi 9 
décembre à l’aube. Juan Diego, 
indien baptisé en 1524 et veuf, se 
rend au cours de catéchisme chez les 
franciscains de Tlaltelolco, et alors 
qu’il marche, il entend des chants 
d’oiseaux qui l’appellent par son nom ; 
il monte au sommet de la colline 
du Tepeyac et voit une jeune fille 
qui lui ordonne d’aller voir l’évêque 
pour lui demander de construire une 
église dans la plaine. « Mon fils bien-
aimé, je suis la parfaite et toujours 
Vierge Sainte Marie, Mère du vrai 
Dieu... Je vous prie de bien vouloir 
me construire une petite église... Là, 
je serai toujours prête à écouter vos 
pleurs, votre tristesse, à purifier, à 
guérir toutes vos différentes misères, 
vos peines, vos douleurs ».

Deuxième apparition  : samedi 9 
décembre vers 17 heures. Juan Diego 
retourne au sommet du Tepeyac, fait 
part de l’incrédulité de l’évêque et 
demande qu’un autre messager soit 
choisi. Mais la Vierge le confirme 
dans sa mission et lui ordonne 
d’insister le lendemain. « Mon petit 
fils, le plus jeune8 : il est indispensable 
que ce soit entièrement grâce à ton 
intervention que mon souhait soit 
exaucé. Je te prie instamment et 
t’ordonne avec rigueur d’aller revoir 
l’évêque demain. Et fais-lui entendre 
très clairement ma volonté, afin 
qu’il construise le temple que je lui 
demande ».

Troisième apparition  : dimanche 10 
décembre vers 15 heures. De retour 

sérieux en faveur de la véracité de ces apparitions.
7 https://virgendeguadalupe.org.mx/sintesis-de-las-apariciones/
8 Les diminutifs sont fréquents dans la langue mexicaine (Nahuatl). Ils se sont transmis jusque dans la langue espagnole parlée aujourd’hui au 
Mexique.
9 Nous nous appuyons en partie sur le livre La Virgen del Tepeyac, Patrona Principal de la Nación Mexicana – Compendio Historico-Crítico, par un 
Prêtre de Guadalajara, 1884.

au sommet, Juan Diego raconte sa 
deuxième rencontre avec l’évêque. 
Celui-ci ne le croit toujours pas et 
lui ordonne de demander un signe 
à la Dame. La Vierge ordonne à 
Juan Diego de revenir sur la colline 
le lendemain pour recevoir le signe 
qu’elle lui donnera. «  C’est bien 
ainsi, mon fils bien-aimé. Demain, 
tu reviendras ici pour apporter au 
Grand Prêtre la preuve, le signe qu’il 
te demande. Avec cela, il te croira 
immédiatement et ne se méfiera plus 
de toi ». Juan Diego ne revient pas le 
lendemain en raison de la maladie de 
son oncle Juan Bernardino.

Quatrième apparition  : mardi 12 
décembre, très tôt le matin. Vu l’état 
grave de son oncle, Juan Diego part 
à Mexico pour chercher un prêtre. 
Il contourne la colline pour que la 
Vierge ne le trouve pas. Mais elle vient 
à sa rencontre et le rassure au sujet de 
la maladie de son oncle : « Je t’assure 
qu’il est déjà guéri ». Elle l'envoie au 
sommet de la colline chercher des 
roses qui serviront de signe. À son 
retour, la Vierge lui dit : « Mon très 
cher fils, ces différentes fleurs sont la 
preuve, le signe que tu apporteras à 
l’évêque. De ma part, tu lui diras de 
bien vouloir y voir mon désir, et avec 
cela, d’exécuter ma volonté ».

Cinquième apparition  : mardi 12 
décembre, très tôt le matin. En même 
temps qu’elle apparaît à Juan Diego, 
elle apparaît à Juan Bernardino, 
l’oncle du voyant, chez lui. Elle le 
guérit de ses maladies, lui révèle 
son nom et demande qu’à partir de 
maintenant, « sa précieuse image soit 
précisément appelée et connue sous 
le nom de Vierge Sainte Marie de 
Guadalupe ».

L’empreinte sur la tilma

Mardi 12 décembre à midi est 
manifesté le signe donné par la 
Vierge. Dans la maison de l’évêque 
Fray Juan de Zumárraga, Juan Diego 
montre les roses qu’il portait dans son 
ayate ou tilma. « Il déplia sa tilma, où 
il avait mis les fleurs. Et ainsi, alors 
que les différentes fleurs précieuses 
se répandaient, à ce même instant... 
apparut soudainement sur l’humble 
manteau l’image vénérée de la Vierge 
Marie, Mère de Dieu, telle que nous 
avons maintenant le bonheur de la 
vénérer dans son lieu de prédilection, 
son temple du Tepeyac ».

Analyse
Le récit que l’on vient d’exposer est-il 
un canular, comme le prétend l’Abbé 
Schulenburg  ? Nous présentons ici 
deux grandes familles d’arguments 
qui prouvent la véracité de cet 
événement miraculeux. Nous verrons 
premièrement trois arguments dits 
« théologiques » parce qu’ils se fondent 
sur les principes de la Révélation, 
nous parlerons ainsi des miracles 
opérés par la Vierge de Guadalupe, 
puis de l’Église et des Papes qui ont 
favorisé par leur autorité la dévotion 
à la Vierge de Guadalupe. Enfin nous 
verrons les merveilles de l’image en 
elle-même. Dans un deuxième temps, 
nous étudierons les arguments dits 
« historiques » qui se fondent sur les 
faits connus par les documents et la 
tradition9.

Arguments théologiques

Miracles

Saint Thomas d’Aquin explique que 
le miracle est un fait sensible produit 
par Dieu seul en dehors du mode de 



JANVIER 2026Courrier de Rome

3

production efficiente de la nature en 
tant que telle.10 Ce même Docteur 
explique que les miracles ont pour fin 
la confirmation de la vérité, soit de 
la doctrine, soit de la sainteté d’une 
personne soit d’un fait qui ait une 
relation pratique avec l’un ou l’autre11. 
Les miracles sont donc des motifs de 
crédibilité, ils sont comme le sceau de 
l’autorité divine. Or Dieu ne peut pas 
confirmer par un miracle, et donc par 
son autorité, une chose fausse. Donc, 
s’il y a de véritables miracles opérés 
par l’intercession de la Vierge de 
Guadalupe, c’est que cette apparition 
ne peut être fausse. Dieu ne peut pas 
confirmer par son autorité un titre 
faux (la Vierge de «Guadalupe» ou du 
«Tepeyac») attribué à sa Sainte Mère.

C’est un fait que de nombreuses 
guérisons ont été obtenues à la 
suite de l’invocation de la Vierge 
de Guadalupe. L’historien de la 
conquête, Bernal Diaz del Castillo, 
nous parle de miracles de la Vierge 
de Guadalupe12. Nous pourrions 
aussi citer d’autres auteurs connus 
comme Fernando de Alva, le Père 
Sánchez, le Père Florencia et bien 
d’autres qui tous reproduisent des 
récits de miracles dans leurs écrits. 
La liturgie de la fête nous explique 
aussi que la Vierge a protégé ceux 
qui l’imploraient contre les calamités 
publiques et privées13.

Voici quelques exemples de 
miracles attribués à Notre-Dame de 
Guadalupe : le jour même où eut lieu 
l’installation de l’image de Guadalupe 
dans la première chapelle, un 
indigène, mort après avoir reçu une 

10 Somme théologique, Ia, q 110, a. 4 : « Factum sensibile a solo Deo productum praeter consuetum ordinem totius naturae ».
11 Somme théologique, IIa IIae q 178 a. 2: « Dicendum quod semper miracula sunt vera testimonia eius ad quod inducuntur ».
12 Historia Verdadera de la Conquista, chap. 150 et 210, 1568.
13 Benoit XIV dans la 6ème leçon de l'Office propre.
14 Source : Nican Motecpana, attribué à Fernando de Alva Ixtlilxóchitl, 1590.
15 Imagen de la virgen María Madre de Dios de Guadalupe, milagrosamente aparecida en la ciudad de México,1648, du Père Miguel Sánchez.
16 En particulier le Père Eduardo Chávez, La Verdad de Guadalupe, 2008, chapitre 12.
17 “Carta Colectiva de los franciscanos”, 17 novembre 1532, dans Fray Toribio de Benavente, Motolinia, Memoriales, p. 440.
18 Memoriales, p. 116. Vers 1538.

flèche à cause des salves militaires 
de la procession, est ressuscité après 
avoir été conduit devant l’image14.

En 1545 eut lieu une épidémie dans 
laquelle beaucoup d’indigènes 
moururent. De nombreuses neuvaines 
et supplications furent organisées, 
mais cinq mois s’étaient déjà écoulés 
sans le moindre signe d’amélioration. 
En dernier recours, les religieux 
de saint François organisèrent 
une procession pieuse, composée 
d’enfants indiens âgés de six à sept 
ans, avec lesquels ils marchèrent 
du couvent de Tlaltelolco jusqu’au 
sanctuaire de Guadalupe. Là, ils 
firent une halte et prièrent pour que 
la contagion soit enrayée  : c’était un 
spectacle attendrissant de voir tant 
d’innocents lever leurs petites mains 
et leurs yeux vers la Vierge, implorant 
sa grâce. L’effet de ces supplications 
de tant d’âmes pures fut que dès le 
lendemain, on commença à ressentir 
l’intercession de la Vierge : alors qu’il 
était habituel d’enterrer une centaine 
de morts chaque jour, à partir de ce 
jour-là, ce nombre fut réduit à un ou 
deux, et tout le mal prit fin en peu 
de temps. Ce fut un miracle public 
qui suscita chez tous les Indiens une 
dévotion affectueuse pour l’image 
miraculeuse15.

Un autre fait étonnant et attribué 
à la Vierge de Guadalupe est la 
conversion en masse des indiens du 
Mexique à partir des apparitions. On 
pourrait considérer ce fait, comme le 
font beaucoup d’experts modernes16, 
comme un miracle moral. En effet, 
avant 1531, peu de gens demandaient 

le baptême. Après l’Apparition, ce 
fut tout autre chose, les conversions 
se comptèrent par milliers, on les 
estime de 8 à 9 millions en 7 ans. 
Ce sont les premiers missionnaires 
qui nous parlent de cette conversion 
extraordinaire. Avant 1531, il y avait 
une quarantaine d’évangélisateurs sur 
le territoire mexicain, qui comptait 
plusieurs millions d’habitants. 
L’œuvre missionnaire qu’ils devaient 
affronter les surpassait. Comment 
évangéliser une population de 
millions d’habitants qui vient d’être 
conquise, en partie décimée par une 
terrible maladie et quand certains 
Espagnols ne donnent pas forcément 
l’exemple d’une vie chrétienne17 ? Fray 
Toribio de Benavente (1490-1569), 
appelé aussi Motolinia, déclarait 
que les premières années de mission 
avaient été très difficiles18.

Mais après les apparitions, le 
ton change. On ne parle plus des 
difficultés de la conversion, mais 
plutôt des difficultés à suivre le rythme 
des baptêmes et autres sacrements. 
Les missionnaires n’arrivaient pas 
à croire ce qui se passait  : «  Au 
début, ils ont commencé à venir par 
groupes de 200 ou 300, puis ils ont 
été de plus en plus nombreux, jusqu'à 
atteindre plusieurs milliers. Certains 
venaient de deux jours de marche, 
d'autres de trois, d'autres de quatre, 
et d'autres encore de plus loin. Ceux 
qui les voyaient étaient remplis 
d'admiration. Petits et grands, vieux 
et vieilles, bien portants et malades, 
tous accouraient. Les vieux baptisés 
amenaient leurs enfants pour les 
faire baptiser, les jeunes baptisés 



Courrier de RomeJANVIER 2026

4

amenaient leurs parents, les maris 
amenaient leurs femmes et les 
femmes amenaient leurs maris »19. Les 
franciscains eux-mêmes admiraient 
cette augmentation inattendue de 
conversions : « À cette époque, ceux 
qui venaient se faire baptiser étaient 
si nombreux que les ministres qui 
baptisaient ne pouvaient souvent 
plus lever le bras avec lequel ils 
exerçaient leur ministère. Même 
s'ils changeaient de bras, les deux 
finissaient par se fatiguer, car un seul 
prêtre pouvait baptiser jusqu'à 4, 5 
ou 6 000 adultes et enfants en une 
seule journée. À Xochimilco, deux 
prêtres ont baptisé plus de 15 000 
personnes en une seule journée  »20. 
Les confessions aussi se comptaient 
par milliers à partir des apparitions.
Si l’on regarde les mariages, le 
même schéma se reproduit. La 
Vierge élimina l’obstacle principal 
à ce sacrement  : la polygamie. Nous 
savons en effet que le premier 
mariage qu’enregistra fray Motolina 
eut lieu en 1526 : « ce n’est qu’en 1526 
à Texcoco qu’ils ont pu admettre au 
sacrement du mariage sept ou huit 
couples  : et pendant trois ou quatre 
ans (donc jusqu’à 1530), seuls ceux qui 
avaient été élevés dans la maison de 
Dieu étaient admis au mariage, tous 
les autres vivaient avec les femmes 
qu’ils voulaient  »21. Mais après 
1531, on assiste à un abandon de la 
polygamie et à une multiplication de 
mariages : « Il a plu à notre Seigneur 
que, par sa volonté, depuis cinq à 

19 Fray Gerónimo de Mendieta (1525-1604), Historia Eclesiástica, œuvre écrite pendant la fin XVIº siècle mais publiée finalement vers 1870.
20 Ibidem.
21 Fray Toribio de Benavente, Motolinia, Historia de los indios, (Tr. 2, chap 7), XVIº siècle, première publication imprimée en 1858.
22 Ibid.
23 Decr. 2 mai 1877.
24 Saint Pie X, encyclique Pascendi du 8 septembre 1907, nº55.
25 Cf. Joachim Salaverri, De Ecclesia Christi, B.A.C., 1964, nº761.
26 En voici le contenu : « Très Saint Père, voici que la Vierge Marie est apparue à l’un d’entre nous et nous a demandé de lui construire un temple 
et de l’appeler Sainte Marie de Guadalupe : et en signe de son apparition, elle nous a laissé son image peinte sur une toile grossière, que quatorze 
des meilleurs peintres de notre nation ont affirmé, en jurant sur les Saintes Évangiles, être d’origine surnaturelle ; et trois médecins ont également 
juré que sa conservation est également surnaturelle. Très Saint Père, nous vous demandons et vous prions de bien vouloir approuver notre dévo-
tion, et de nous permettre de la célébrer par une fête d’obligation le 12 décembre, jour où elle est apparue pour la dernière fois et nous a laissé son 
image sur la toile ; et si vous approuvez que ce jour-là, l’office et la messe soient célébrés avec des allusions à ladite apparition ; enfin, nous vous 
supplions de bien vouloir confirmer avec votre autorité apostolique ce que nous avons tous fait en tant que nation lorsque nous avons solennelle-
ment juré, il y a des années, à Sainte Marie de Guadalupe apparue au Tepeyac, de la prendre pour patronne nationale. »

six ans, certains aient commencé à 
abandonner la multitude de femmes 
qu’ils avaient et à se contenter d’une 
seule, en l’épousant comme le prescrit 
l’Église. Et les jeunes hommes qui se 
marient sont désormais si nombreux 
qu’ils remplissent les églises, car il y a 
des jours où l’on célèbre une centaine 
de mariages. Et des jours où il y en 
a deux cents, trois cents, voire cinq 
cents22 ».

Approbations du Saint Siège

De nombreux papes ont plus ou moins 
directement favorisé la propagation 
du culte et de la dévotion envers la 
Vierge de Guadalupe. Rappelons 
qu’en approuvant une apparition, 
l’Église ne veut pas en faire un 
dogme de foi, car elle ne «définit» 
pas la vérité des faits  ; l’Église dit 
simplement que rien ne va contre 
la foi et les mœurs, et pour dire cela 
elle suppose la réalité historique 
des faits. Saint Pie  X explique cela 
dans son encyclique Pascendi  : «  En 
ce qui regarde le jugement à porter 
sur les pieuses traditions, voici ce 
qu'il faut avoir sous les yeux : l’Église 
use d’une telle prudence en cette 
matière qu’elle ne permet point que 
l’on relate ces traditions dans des 
écrits publics, si ce n’est qu’on le fasse 
avec de grandes précautions et après 
insertion de la déclaration imposée 
par Urbain VIII ; encore ne se porte-
t-elle pas garante, même dans ce cas, 
de la vérité du fait ; simplement elle 
n’empêche pas de croire des choses 

auxquelles les motifs de foi humaine 
ne font pas défaut. C’est ainsi qu’en 
a décrété, il y a trente ans, la Sacrée 
Congrégation des Rites23  : “Ces 
apparitions ou révélations n’ont été 
ni approuvées ni condamnées par 
le Saint-Siège, qui a simplement 
permis qu’on les crût de foi purement 
humaine, sur les traditions qui 
les relatent, corroborées par des 
témoignages et des monuments 
dignes de foi”. Qui tient cette doctrine 
est en sécurité. Car le culte qui a pour 
objet quelqu’une de ces apparitions, 
en tant qu’il regarde le fait même, 
c’est-à-dire en tant qu’il est relatif, 
implique toujours comme condition 
la vérité du fait  ; en tant qu’absolu, 
il ne peut jamais s’appuyer que sur 
la vérité, attendu qu’il s’adresse à la 
personne même des saints que l’on 
veut honorer24  ». En résumé, bien 
qu’elle n’engage pas directement son 
autorité magistérielle pour dire que 
les faits sont vrais ou que les messages 
sont d’origine divine, l’Église prend 
cependant en compte et signale à ses 
fidèles des témoignages historiques et 
des motifs de crédibilité qui fondent 
une crédibilité humaine25.

Benoît  XIV est sans aucun doute 
le pape qui a le plus promu cette 
dévotion. En effet, le clergé mexicain 
avait envoyé une demande au Saint 
Père26. Le Saint-Siège répondit 
affirmativement à cette demande des 
Mexicains par une Bulle datée du 25 
mai 1754. Ce consentement et cette 



JANVIER 2026Courrier de Rome

5

approbation du Siège apostolique 
doivent-ils être compris de manière 
abstraite comme une nouvelle 
confirmation du culte rendu à la 
Sainte Mère de Dieu sans invocation 
particulière, ou bien doivent-ils être 
compris de manière concrète, dans 
la mesure où ce culte lui est rendu 
sous le titre et l’invocation propres 
de la Vierge de Guadalupe apparue 
à Tepeyac ? Le Pontife romain 
a répondu  : «  selon ce que vous 
demandez  », «juxta petita». On ne 
peut pas supposer que la réponse ait 
été donnée avec la restriction mentale 
d’approuver le culte en général et 
non ce culte particulier sous le titre 
propre de la Vierge du Tepeyac. Ce 
serait faire injure au Saint-Siège. 

Lorsque ce dernier approuve un culte 
particulier de la Sainte Mère de Dieu, 
cette approbation s’entend du culte 
spécifique, sous le titre et l’invocation 
spéciale, tel qu’il a été demandé. Dans 
cette Bulle, Benoit  XIV affirme que 
«  les apparitions de la Bienheureuse 
Vierge Marie ont servi de fondement 
à l’octroi de l’Office propre  ». 
Or, le Saint-Siège n’approuve pas 
l’instauration d’une fête en l’honneur 
de la Vierge pour une apparition ou 
un miracle qui s’est produit, si cette 
apparition ou ce miracle n’est pas 
attesté avec certitude. L’institution de 
la fête, l’approbation de l’office et de 
la messe et la déclaration de patronne 
nationale sont des actes solennels 
par lesquels le Siège apostolique a 
approuvé la dévotion des Mexicains 
envers la Vierge du Tepeyac  ; et ce 
sont des actes solennels parce que ce 
sont des actes de religion. Comme 
tout acte de religion doit être fondé 
sur la vérité, non seulement en ce 
qui concerne l’objet, mais aussi en ce 
qui concerne la manière et la raison 
particulière qui nous pousse à rendre 
hommage, il s’ensuit que si le Siège 
apostolique a approuvé le culte de 

27 La liste qui suit n’est pas exhaustive mais représentative.

la Vierge de Guadalupe, il ne peut y 
avoir rien de faux dans ce culte. 

Il existe de nombreuses autres 
interventions des Papes qui 
confirment la véracité de ces 
apparitions27 :
En 1663, Alexandre VII approuve 
la demande d’examen du récit de 
l'apparition de Notre-Dame de 
Guadalupe au Mexique avec un 
rescriptum remissorius. Cet examen 
sera effectué selon les règles de 
la Sacrée Congrégation des Rites 
et donnera lieu aux Informaciones 
jurídicas de 1666.

Clément IX, en 1667, accorda le 
Jubilé plénier pour le 12 décembre.

Clément X approuva en 1675 la 
Congrégation de Notre-Dame de 
Guadalupe au Mexique, accordant 
plusieurs indulgences et l’indulgence 
de l’autel « de Anima ».

En 1679, Innocent XI confirma cette 
Congrégation et la fête solennelle 
qui avait lieu le 12 décembre dans 
l’église du couvent de San Francisco, 
dans la chapelle dédiée à la Vierge de 
Guadalupe, avec indulgence plénière.

Benoît XIII, par une Bulle du 9 
février 1725, érigea le sanctuaire en 
collégiale paroissiale insigne de Santa 
María de Guadalupe ; et par un Bref 
du 27 septembre 1728, il confirma à 
perpétuité l’indulgence plénière à 
tous ceux qui visiteraient l’église de 
Guadalupe du diocèse de Mexico, 
le jour de la fête de l’Apparition 
de la très sainte Vierge Marie de 
Guadalupe

En 1731, Clément XII confirma la 
création de la Collégiale, assortie de 
plusieurs privilèges.

Le 22 août 1748, Benoît XIV agrégea 

l’église collégiale du sanctuaire de 
Guadalupe à la basilique Saint-
Jean-de-Latran à Rome ; le 11 mai 
1752, il déclara l’autel principal 
de la collégiale autel privilégié à 
perpétuité  ; le 25 mai 1754, il publia 
la célèbre et longue Bulle (cf. supra) 
dans laquelle il inséra l’intégralité du 
récit des apparitions tel qu’il figurait 
dans la supplique, confirma le 
patronage national ainsi que l’office 
et la messe propres, approuvés par la 
Congrégation des rites ; et accorda de 
très nombreuses indulgences  ; enfin, 
le 2 juillet 1757, il étendit à tous les 
domaines du roi d’Espagne l’office et 
la messe propres accordés à la nation 
mexicaine.

Pie VI confirma les indulgences 
accordées et en ajouta de nouvelles, 
notamment le 21 décembre 1785, où 
il accorda le privilège de l’autel «  de 
Anima », en plus du maître-autel, à l’un 
des autels latéraux de la collégiale ; le 31 
mai 1778, par l’intermédiaire de la 
Congrégation des Rites, il accorda 
que le samedi, la messe votive de 
la Vierge de Guadalupe puisse être 
chantée dans la collégiale les jours 
qui ne sont pas de première ou 
de deuxième classe, sans toutefois 
omettre la messe conventuelle ou du 
jour ; et le 10 août 1787, il donna à 
l’abbé ou au président du chapitre 
de la collégiale le pouvoir de bénir 
les médailles de Notre-Dame de 
Guadalupe en accordant l’indulgence 
plénière à l’heure de la mort. Cette 
concession était valable pour trente 
ans.

Le 26 mai 1805, Pie VII confirma 
l’agrégation de la collégiale à l’église 
Saint-Jean-de-Latran à Rome  ; et le 
9 juillet de la même année, il accorda 
que la messe votive du samedi puisse 
être chantée même les jours de 
deuxième classe et ceux qui tombent 
pendant les octaves privilégiées.



Courrier de RomeJANVIER 2026

6

Pie VIII a déclaré privilégiés à 
perpétuité les autels des trois 
chapelles, du Cerrito, du Pocito et de 
l’ancienne église avec la particularité 
de mentionner expressément les 
apparitions de la Vierge sur la 
colline et près du Pocito, ainsi 
que la mise en place de la sainte 
image dans sa première chapelle. 
Le 30 novembre 1830, il accorda 
le privilège perpétuel aux deux 
autels latéraux du maître-autel, qui 
étaient en cours de fabrication dans 
la collégiale, et accorda pour trente 
ans supplémentaires à l’abbé ou au 
président de la collégiale le pouvoir 
de bénir des médailles, leur accordant 
l’indulgence plénière à l’heure de la 
mort.

Le 10 avril 1862, Pie IX accorda à 
la collégiale le privilège accordé au 
sanctuaire de Lorette, à savoir que 
tous les prêtres qui célèbrent à l’autel 
de la Vierge de Guadalupe peuvent 
dire la messe de l’Apparition, sauf 
les jours solennels de l’année. Et 
le 14 avril 1863, il accorde que le 12 
décembre et les deux jours suivants 
soient privilégiés pour tous les autels 
de la Collégiale.

Dans une lettre datée du 8 
février 1887, Léon XIII accorda à 
l’archevêque de Mexico le pouvoir 
de couronner, en son nom et sous 
son autorité, l’image de la Sainte 
Vierge de Guadalupe28. Le 8 juillet 
1888, la Sainte Inquisition romaine 
« réprimanda très sévèrement la 
manière d’agir et de parler contre les 
miracles ou les apparitions de la Très 
Sainte Vierge Marie de Guadalupe ». 
Le 9 septembre 1890, elle autorisa la 

28 Cérémonie qui aura finalement lieu le 12 octobre 1895.
29 Voir le Courrier de Rome 341, février 2011.
30 L’ayate ou tilma est une sorte de manteau en fibre d’agave.
31 Psaume 147, v. 9.
32 Selon le principe Peritis in arte credendum.
33 Informations juridiques, 1666. Il s’agit d’une série de recherches, d’analyses de registres, de témoignages d’artistes, de médecins aztèques et de 
récits oraux d’anciens qui ont connu et côtoyé Juan Diego et ses contemporains.
34 Par exemple : La Vierge Marie au Mexique du frère Bruno Bonnet-Eymard, 1981, Notre-Dame de Guadalupe. L’image face à l’Histoire et à la Science de 
David Caron Olivares et Jean-Pierre Rouselle, 2014, La Vierge du Mexique ou le miracle le plus spectaculaire de Marie du Père François Brune, 2002.

création d’une archiconfrérie dans la 
collégiale Notre-Dame de Guadalupe. 
Le 6 mars 1894, la Congrégation des 
Rites approuva le nouvel office et la 
nouvelle messe avec les leçons propres 
et les récits du Second Nocturne, et 
le 2 août, Léon XIII adressa une lettre 
« aux archevêques et évêques de la 
République mexicaine » concernant 
l’approbation du nouvel Office. En 
1895, la Vierge de Guadalupe a été 
proclamée «  reine du Mexique  » et 
« impératrice de l'Amérique latine ».

En 1910, le pape saint Pie X proclama 
la Vierge de Guadalupe «  patronne 
de l’Amérique latine ».

Le 16 juillet 1935, le pape Pie  XI 
déclara Notre-Dame de Guadalupe 
« patronne céleste des Philippines ». 
La lettre apostolique correspondante 
est signée par le secrétaire d’État du 
Vatican, le cardinal Eugenio Pacelli 
(futur pape Pie XII).

En 1945, le pape Pie XII lui attribua 
le titre de «  Reine du Mexique et 
impératrice des Amériques  », et 
l’année suivante le titre de « Patronne 
des Amériques ».

En 1960, le pape Jean XXIII proclama 
une année « consacrée à Notre-Dame 
de Guadalupe ». L’année suivante, le 
pape l’invoqua en tant que « Mère des 
Amériques », la qualifiant de « Mère 
et enseignante de la Foi de toutes les 
populations américaines ».

Les Papes d’après Vatican II sont aussi 
intervenus au sujet de ces apparitions 
mais le fait le plus marquant fut sans 
aucun doute la canonisation de Juan 

Diego (le 31 juillet 2002) qui, au-delà 
des difficultés qui existent au sujet des 
canonisations modernes29, montre 
bien qu’il s’agit d’un personnage 
historique ayant vraiment existé. 
Comment aurait-on pu canoniser un 
personnage symbolique et non réel ?

L’image en elle-même

La Sainte Mère de Dieu, lors de ses 
apparitions à Tepeyac, a laissé son 
image peinte sur la tilma30 de Juan 
Diego : c’est pourquoi le Souverain 
Pontife Benoît XIV s’exclama au su-
jet de cette apparition : « Non fecit 
taliter omni nationi31  : Dieu n’a pas 
fait pour les autres nations ce qu’il 
a fait pour la nation mexicaine  ». 
Cette image est en effet acheiro-
poïète, c’est-à-dire qu’elle n’a pas été 
peinte par la main de l’homme selon 
les experts, ou periti. Or nous devons 
considérer comme vrai ce que les ex-
perts dans leur domaine affirment, 
même si nous ne connaissons pas les 
raisons intrinsèques de leurs affir-
mations32. Ces derniers affirmèrent 
que l’image de Guadalupe est sur-
naturelle dans son origine et dans sa 
conservation, comme en témoigne 
la déclaration reçue devant Luis Pe-
rea, notaire apostolique et public, le 
13 mars 166633. Depuis lors, de nom-
breux experts et scientifiques se sont 
penchés sur la question confirmant 
cette position. On peut trouver faci-
lement leurs résultats résumés dans 
des ouvrages de référence34. Voici ce 
qu’il faut retenir : 

La tilma qui sert de support à l’image 
est un tissu grossier fait de fibres 
d’agave, plus particulièrement de 



JANVIER 2026Courrier de Rome

7

maguey. Cette fibre se détériore très 
vite, elle ne dure pas plus de 10 ou 20 
ans. Pour confirmer cela, ajoutons 
que le Dr. Bartolache fit réaliser une 
copie très fidèle de la Sainte Image et 
la plaça dans la chapelle du Pocito le 
12 septembre 1789. Moins de huit ans 
plus tard, c’est-à-dire le 8 juin 1796, 
elle a été retirée de l’autel et mise au 
coin de la sacristie parce qu’elle était 
devenue verte, cendrée et comme 
moisie... Elle a été placée dans cet 
état dans l’église du Tiers-Ordre du 
Carmel où elle a fini par se détériorer 
et disparaître. Il n’est donc pas natu-
rel que l’original se conserve dans un 
parfait état jusqu’à nos jours.

Le tableau n’a ni préparation, ni base 
et aucun coup de pinceau n’est visible, 
on ne voit pas les craquelures propres 
à la peinture. La représentation de 
la Vierge se voit aussi au verso de 
l’image, ce qui confirme l’absence 
de couche préalable. Il n’y a pas non 
plus de vernis, ce qui devrait avoir 
pour conséquence une très forte 
détérioration de l’image, et les faits 
montrent qu’il n’en n’est rien ! 

Malgré les études, aucun croquis n’a 
été trouvé sur la toile. En bref, aucun 
homme n’est capable de produire une 
peinture de cette qualité avec ces 
caractéristiques. Si ce n’est pas une 
peinture, il y a des pigments. Certains 
ont été analysés35 et les conclusions 
affirment qu’ils ne sont pas végétaux, 
animaux ou minéraux, ils sont 
d'origine inconnue  ! La couleur 
change avec la distance, ce que l’on 
appelle l’effet de l’iridescence36. Les 
défauts du tissu ont été utilisés pour 

35 Par le docteur Khun en 1936 en Allemagne. Le docteur reçut le Prix Nobel de chimie en 1938. Malheureusement son étude a été perdue à cause 
de la Guerre de 1939-1945.
36 Ce phénomène que l’on trouve dans la nature chez certains animaux comme le colibri ou les papillons est appelé coloration structurelle et 
résulte de microstructures qui interagissent avec la lumière pour produire des effets de couleur changeante selon l’angle d’observation.
37 Affirmation du médecin chirurgien Amado Jorge Kuri, Dictamen Médico, 1975, p. 14.
38 Javier Torroella Bueno, Jaime Palacios, Rafael Torija Lavoignet, Ismael Ugalde Nieto, etc.
39 Travaux du docteur José Aste Tösnsmann, El Mensaje de sus Ojos, México, Instituto Superior de Estudios Gaudalupanos (ISEG), 2011.
40 Juan Homero Hernández Illescas, Mario Rojas Sánchez y Enrique Salazar, La Virgen de Guadalupe y las Estrellas, Centro de Estudios Guadalupa-
nos, México, 1981.
41 Fernando Ojeda Llanes, Música en la imagen de Guadalupe, México, ISEG, 2010, pp. 196-197.
42 Estrella del Norte, 1688, Chapitre 1, § 2.

mettre en valeur les détails de la 
bouche, par exemple.

Les yeux sont comme des yeux 
vivants37. Il existe le même reflet que 
celui qui apparaît dans un œil vivant 
lorsqu’on l’examine avec un appareil 
professionnel. Les ophtalmologues38 
ont remarqué ainsi trois images d’un 
homme qui correspondent aux images 
de Pukinje-Samson découvertes au 
XIXe siècle. D’autres reflets qui ne se 
produisent que dans les yeux humains 
sont également perceptibles. Ces 
scientifiques expliquèrent qu’il est 
impossible d’attribuer au hasard ou 
à un accident de la toile de la tilma 
cette coïncidence extraordinaire 
entre la localisation des reflets 
dans les yeux de la Vierge et les lois 
de l’optique physiologique la plus 
élaborée et moderne. Une analyse 
plus détaillée avec des instruments 
plus modernes39, permet de découvrir 
la présence d’un Indien assis, d’un 
homme barbu, d’une personne âgée 
(l’évêque), d’un jeune homme, d’un 
Indien avec une tilma (Juan Diego), 
d’une femme noire (servante de 
l’évêque, ce qui est prouvé par des 
documents historiques), d’un couple 
avec trois enfants, etc.

Le manteau bleu possède 46 étoiles 
qui marquent la position exacte des 
constellations à la date exacte de 
l’apparition, le 12 décembre 153140. Si 
nous regardons les constellations qui 
n’apparaissent pas, nous remarquons 
des choses très intéressantes puisque 
sur la tête de la Vierge devrait 
apparaître le « Corono borealis » (la 

Vierge est reine !), sur sa poitrine, à 
la hauteur des mains le signe de la 
constellation de la Vierge, et sur le 
ventre, celle du Lion (dont l'étoile 
principale est appelée Regulus, Petit 
roi, Notre-Seigneur est Roi). Ce sont 
beaucoup de coïncidences !

En 2008, le chercheur mexicain 
Fernando Ojeda Llanes41 a découvert 
que les symboles sur la robe et le 
manteau de la Vierge composaient 
une partition. Après avoir tracé 46 
lignes verticales et équidistantes 
correspondant aux 46 étoiles, ces 
lignes représentant une portée 
musicale, il attribua une note à 
chaque fleur et étoile de la robe 
et du manteau de la Vierge. Son 
exercice mathématico-musical a fait 
naître une musique agréable et non 
pas du bruit comme on aurait pu s’y 
attendre.
Le Père Florencia (1619-1695), qui 
a assisté à l’inspection juridique de 
l’Image en 1666, écrit ce qui suit dans 
son ouvrage Estrella del Norte42  :« Le 
Dr D. Francisco Siles, chanoine, 
m’a rapporté une chose... et c’est 
qu’au début de l’apparition de la 
Sainte Image, il a semblé à ceux qui 
s’occupaient de son culte qu’il serait 
bon de la décorer de chérubins ; c’est 
ce qui fut fait ; mais en peu de temps, 
tout ce qui avait été ajouté au pinceau 
miraculeux fut défiguré, à tel point 
qu’en raison de la difformité que cela 
causait, ils furent finalement obligés 
de les effacer  : c’est la raison pour 
laquelle, à certains endroits autour 
de la Sainte Image, les couleurs 
semblent avoir sauté... »



Courrier de RomeJANVIER 2026

8

À ces retouches exécutées par des 
mains audacieuses, voire sacrilèges, il 
faut ajouter l'incroyable indiscrétion 
des fidèles qui, non contents de 
vénérer de près la Sainte Image, 
frottaient divers objets contre la 
peinture et la déformaient avec eux : 
ainsi, pendant cent seize ans, l’image 
n’avait pas de vitre de protection, 
laquelle ne fut installée qu’en 1647. 
Et même ainsi, lorsque la vitre était 
retirée, les mêmes indiscrétions 
répréhensibles se reproduisaient, 
jusqu’à ce que les ecclésiastiques du 
sanctuaire, pour satisfaire la dévotion 
de tous, se chargent d’appliquer 
légèrement sur la Sainte Image 
les objets présentés, qui étaient 
innombrables. La toile devrait être 
en très triste état si on pense à l’état 
du pauvre pied de la statue de saint 
Pierre de Rome…

Et que dire de la force corrosive de 
l’acide nitrique qui, répandu de la tête 
aux pieds de l’image, par négligence 
des orfèvres qui nettoyèrent le cadre 
en or en 1791, a également épargné 
la toile, ne laissant qu’une seule 
trace pour témoigner à jamais de ce 
prodige ?

En 1921 a eu lieu un attentat  : un 
homme mit une bombe dans un vase 
de l’autel de la Vierge qui, lorsqu’il 
explosa, brisa le marbre, tordit la 
croix en bronze du Maitre-autel 
et fit éclater plusieurs fenêtres de 
la basilique, ainsi que des maisons 
environnantes. L’image, quant à elle, 
sortit indemne.

Il y aurait encore beaucoup à dire, 
notamment sur l’attitude de la 
Vierge, les motifs qui apparaissent 
sur ses vêtements, les rayons de 
soleil, la lune, etc. La tilma doit en 
effet se lire comme un Codex, elle 
révèle beaucoup d’informations fort 

43 Conservé dans la Bibliothèque publique de New York, Col. Ramírez Monumentos Guadalupanos, NYP. Ser. I, vol. I, 207.
44 Conservé dans la Bibliothèque publique de New York, Col. Lennox, Monumentos Guadalupanos.

intéressantes, mais nous renvoyons 
nos lecteurs aux livres de référence 
sur le sujet.

Si l’image de Guadalupe est 
surnaturelle dans son origine et 
dans sa conservation, la vérité de 
l’apparition à Tepeyac est absolument 
indubitable : car ce qui est confirmé 
par un miracle ne peut être faux.

Arguments historiques

Documents historiques

Plusieurs auteurs anti-
apparitionnistes s’appuient sur 
l’argument du silence des sources 
pour attaquer Guadalupe, car, selon 
eux, il n’y a pas de sources historiques 
contemporaines qui permettent de 
prouver la vérité des apparitions 
de 1531. Pourtant, si l’on cherche 
un peu, cette affirmation se révèle 
être totalement fausse. Les sources 
contemporaines ne sont peut-être 
pas très nombreuses, mais elles 
existent bien. Il faut aussi considérer 
qu’aucun protocole officiel n’existait 
en 1531 pour évaluer les révélations 
privées. Les normes d’enquête sur 
les apparitions mariales ne se sont 
développées que beaucoup plus 
tard, après que de tels phénomènes 
sont devenus plus courants, tels 
que Notre-Dame du Laus (1664-
1718), Notre-Dame de la Médaille 
Miraculeuse (1830), La Salette (1846), 
Lourdes (1858), Fatima (1917) et 
d’autres. Enfin, si une chose n’existe 
pas actuellement, on ne peut pas en 
conclure qu’elle n’a jamais existé. C’est 
ainsi que l’on a retrouvé récemment 
des sources exceptionnelles qui 
avaient disparu depuis des siècles, et 
ce n’est sûrement pas terminé. Il existe 
des documents indigènes, métisses 
ou même espagnols parmi lesquels 
nous pouvons citer les suivantes :
Une copie manuscrite partielle du 

Nican Mopohua43 en langue nahuatl et 
populairement attribuée à Antonio 
Valeriano, qui aurait été écrite en 
1556. C’est la source principale.

Le Nican Motecpana44. Il s’agit d’un 
document, tout comme le Nican 
Mopohua, écrit en langue nahuatl. Il 
est l’œuvre du prolifique auteur et 
historien métis Fernando de Alva 
Ixtlilxóchitl, qui l’a rédigé en 1590. 
Son nom provient des premiers mots 
qui ouvrent le texte. Il s’agit d’un 
document précieux qui complète le 
Nican Mopohua et fournit de riches 
informations sur la personne même 
de Juan Diego Cuauhtlatoatzin, son 
épouse María Lucía et l’oncle de Juan 
Diego  : Juan Bernardino. Il relate 
également certains miracles de la 
Vierge de Guadalupe.

Luis Lasso de la Vega, aumônier 
du sanctuaire, a écrit le Inin 
Huei tlamahuiçoltica omonexiti in 
ilhuicac tlatocaçihuapilli Santa Maria 
totlaçonantzin Guadalupe in nican 
huei altepenahuac Mexico itocayocan 
Tepeyacac (Le grand événement lors 
duquel la Reine du ciel Sainte Marie, 
notre chère Mère de Guadalupe, est 
apparue près de Mexico, à l’endroit 
appelé Tepeyácac). Ce livre est en 
réalité la réunion de deux écrits, à 
savoir le Nican Mopohua d’Antonio 
Valeriano et le Nican Motecpana 
de Fernando de Alva Ixtlilxóchitl, 
enrichi de légères additions 
personnelles de Lasso de la Vega lui-
même, et imprimé à Mexico en 1649.

Le Codex Escalada (1548), découvert 
en 1995 et conservé dans la Basilique 
de Guadalupe, qui représente 
quelques dessins de l’apparition de 
Guadalupe. Il a été daté de 1548, 
comme l’ont confirmé les tests 
scientifiques réalisés par l’Institut de 
physique de l’UNAM.



JANVIER 2026Courrier de Rome

9

Le Inin Huey Tlamahuizoltzin45. Il s’agit 
d’une copie tardive d’un ouvrage 
attribué au père Juan González 
qui, selon la tradition, aurait 
servi d’interprète entre l’évêque 
Zumárraga et Juan Diego. Il s’agit d’un 
manuscrit rédigé en langue nahuatl, 
probablement contemporain de 
l’événement de Guadalupe. Malgré sa 
brièveté, il s’agit d’un document très 
important, car il est indépendant du 
Nican Mopohua. Il est souvent appelé : 
« La Relación Primitiva ».

Les Informaciones Jurídicas de 1666, 
une enquête juridique de l’Église qui 
contient beaucoup d’informations.

L’Historia verdadera de la Conquista 
de Nueva España, de Bernal Díaz del 
Castillo, écrite en 1568 fait aussi 
mention des apparitions.
Juan Suárez de Peralta dans son 
œuvre écrite en 1589 Tratado del 
descubrimiento de las Indias, parle des 
apparitions de N.-D. de Guadalupe.

Le document Añalejo de Bartolache46, 
appelé aussi Manuscrit de l’Université, 
est un document anonyme, 
rédigé dans la région de Puebla. 
Composé à l’origine de 24 feuillets, 
il couvrait la période allant de 1454 
à 1737. On connaît toutefois un 
fragment copié et authentifié par 
le savant José Ignacio Bartolache  : 
«  Acaxihuitl 1531, Otlamanque in 
caxtiteca in Cuetlaxcoapan Ciudad 
de los Angeles ihuan in Juan Diego 
oquimotenextili in tlazocihuapilli de 
Guadalupe de Mexico motocayotia 
in Tepeyacac », c'est-à-dire : « Année 
de la canne 1531. Les Castillans 
fondèrent Cuetlaxcoapan, Ciudad 
de los Ángeles, et la précieuse 
Dame de Guadalupe de Mexico, du 
45 Conservé dans la Bibliothèque nationale du Mexique, vol. 132 bis des manuscrits en langue nahuatl. Ms. 1475 du Fonds d’origine.
46 Conservé dans la Bibliothèque nationale d’anthropologie et d’histoire (BNAH), Archive historique, Arch. Sucs. Gómez de Orozco.
47 L’original de ces Informaciones se trouvait il y a peu dans les archives de l’Archevêché de México. Actuellement, on ignore le lieu où il se trouve. 
Il n’existe que des copies simples de l’original.
48 Conservé dans la Bibliothèque publique de l’État de New York, Col. Lennox, Section Manuscrits, Archive Guadalupano.
49 Ainsi nommée parce que l’original est actuellement conservé à l’université du même nom, en Suède.
50 Conservée et visible aujourd’hui à Santo Stefano de Aveto, Italie.

nom de Tepeyac, daigna apparaître 
à Juan Diego au lieu appelé 
Tepeyac  ». Et également  : «  Tecxia 
1548. Omomiquilili Juan Diego in 
oquimonextilli in tlazocihuapilli 
Guadalupe Mexico, Otecihuilo 
niztac tepetl. », c'est-à-dire : « Année 
técpatl, 1548. Juan Diego, à qui la 
bien-aimée Dame de Guadalupe de 
Mexico daigna apparaître, mourut 
dignement. Il grêla sur la colline 
blanche ».

Des preuves juridiques précoces 
existent aussi. La première mention 
documentée d’une dévotion à 
Guadalupe à Tepeyac apparaît dans 
le document juridique Informaciones 
de 155647, qui doit son existence à 
une controverse importante. Ce 
document clarifie que la tradition 
guadalupéenne n’était pas seulement 
en circulation 17 à 25 ans seulement 
après l’événement de 1531, mais qu’à 
cette époque, une dévotion robuste, 
fervente et constante avait déjà 
pris racine sur le site de pèlerinage, 
parmi les populations autochtones et 
espagnoles.

Le Testament de Cuauhtitlan 155948 
(ou de Juan Garcia Martín ou Juana 
Martín ou Gregoria Maria). Le 
testament de la fille de Juan García 
Martín ou Juana Martín ou Gregoria 
Morales constitue un document très 
intéressant. Il a été rédigé le samedi 11 
mars 1559. Le vrai nom de la testatrice 
étant inconnu, ce document a été 
appelé de différentes manières, en 
reprenant certains noms du texte. Le 
testament mentionne l’Indien Juan 
Diego, son mariage avec Malintzin 
et la mort de cette dernière. Mais le 
plus important est qu’il rapporte que 
l’heureux Indien a vécu « une chose 

prodigieuse là-bas, à Tepeyácac, 
car c’est là que s’est révélée ou est 
apparue la belle Dame Notre Sainte 
Marie. Dont nous avons vu l’image là-
bas, à Guadalupe... ».

Une église à Tepeyac apparaît 
également sur d’anciennes cartes 
telles que celle d’Uppsala49. Il s’agit 
d’un parchemin polychrome de 78 cm 
sur 114 cm, réalisé par un ou plusieurs 
indigènes, peut-être à la demande 
du cartographe de Charles Quint, 
Alonso de Santa Cruz, qui l’a ensuite 
remis à l’empereur. Il contient une 
description cartographique de la ville 
de Mexico et de ses environs entre 
1556 et 1562, et révèle clairement 
l’existence d’une église à Tepeyac.

Dans un opuscule imprimé au Mexique 
en 1835 et intitulé Rapport critique 
et juridique pour la reconnaissance de 
l’image de Notre-Dame de Guadalupe de 
l’église Saint-François..., nous pouvons 
lire qu’en 1835, alors qu’ils tentaient 
de rénover un autel du transept de 
l’église San-Francisco de Mexico, les 
maçons ont, au prix de grands efforts, 
descendu le tableau, entièrement 
constitué de planches assemblées, 
qui contenait une image de Notre-
Dame de Guadalupe ; et l’ayant posé 
sur le sol, les personnes présentes ont 
vu avec surprise et admiration que 
l’on pouvait lire au dos l’inscription 
suivante : « Planche de la table de M. 
Zumárraga, sur laquelle le néophyte 
heureux a posé la tilma sur laquelle 
était imprimée cette merveilleuse 
image. »

Il existe aussi un signe venu d’Europe : 
la présence d’une copie50 de l’image 
à Lépante (1571). L’archevêque 
Montúfar, deuxième évêque de 



Courrier de RomeJANVIER 2026

10

México, a en effet fait toucher une 
copie de l’image de Guadalupe 
à la tilma et l’a envoyée au roi 
Philippe II en 1570, lui demandant 
d’accompagner la Sainte Ligue à 
Lépante. Montúfar croyait que l’image 
pouvait apporter un miracle à leur 
flotte en Méditerranée, comme elle 
l’avait fait tant de fois au Mexique. En 
conséquence, le roi Philippe a offert 
cette image à l’amiral Doria, dont 
la flotte a fait face aux attaques les 
plus lourdes des Turcs. Une victoire 
miraculeuse a suivi le 7 octobre que 
nous célébrons maintenant comme 
la fête du Saint Rosaire. Cela montre 
que la tradition, ainsi que l’image de 
Guadalupe, avaient gagné du terrain 
en Europe et étaient déjà associées au 
pouvoir miraculeux.

La Tradition mexicaine

On appelle tradition la connaissance 
d’un fait transmise oralement et 
communiquée par succession d’un 
individu à l’autre, d’un père à son 
fils, d’une famille à l’autre, d’une 
génération à l’autre. Lorsque la 
tradition revêt un caractère universel 
et constant, elle constitue un critère 
ou une source de vérité et un moyen 
infaillible de la connaître  : en effet, 
ce consentement de tant d’hommes 
qui, bien que différents les uns des 
autres par leurs coutumes, leurs 
inclinations, leurs intérêts, etc., 
s’accordent néanmoins à l’unanimité 
pour attester la même chose, ne peut 
provenir que de l’évidence de la vérité 
de ce fait historique.

L’apparition de la Vierge à Tepeyac 
s’appuie sur la tradition universelle 
et constante de toute la nation 
mexicaine, et l’autorité de cette 
tradition est juridiquement reconnue, 
soutenue et préservée par les évêques 
de la nation. Il est donc impossible 
que l’apparition soit fausse.

51 Par exemple : Ms. Cantares Mexicanos, fols. 26 v.-27 v.: «Teponaxcuícatl» ou «Cantar del Atabal’ ou «Pregón del Atabal» ou «Cantar de Francisco Plácido», 1597 
conservé dans Ms. 1628 du Fonds d’origine de la Bibliothèque nationale du Mexique (Fonds réservé), folios 26 v.-27 v.

Énormément de documents 
attestent la circulation orale 
du récit de Guadalupe parmi la 
population indigène pendant des 
années. Ils établissent fermement 
Juan Diego comme le principal 
protagoniste et une véritable figure 
historique. Compte tenu du climat 
qui a suivi le Concile de Trente et 
l’ère des Inquisitions espagnoles 
et mexicaines, il est inconcevable 
que l’Église ait toléré une histoire 
fabriquée de toutes pièces. Ce fut 
une période d’examen minutieux, 
alors que l’Église cherchait à clarifier 
et à défendre ses enseignements en 
réponse à la Réforme protestante. 
Si une tromperie de cette ampleur 
avait été inventée, cela aurait été 
le moment le moins propice pour 
qu’elle passe inaperçue.

Parmi les témoignages les plus 
importants témoignant de cette 
tradition il nous faut remonter 
à la requête adressée par les 
autorités ecclésiastiques mexicaines 
au pape Alexandre VII en 1663 
pour reconnaître l’authenticité 
des apparitions. La cause fut 
immédiatement admise. La 
Congrégation des Rites rendit 
son rescriptum remissorius. Celui-ci 
ordonnait d’interroger les témoins 
du miracle et d’en examiner les 
circonstances, puis de dresser un 
rapport complet afin de passer à la 
demande formelle. L’enquête dura de 
janvier à mars 1666. Afin de procéder 
avec justesse, les juges commissaires 
recueillirent les témoignages de 
plusieurs types de personnes, des 
indigènes aux ecclésiastiques et 
aux nobles, et tous confirmèrent à 
l’unanimité le récit de l’apparition 
tel que nous le connaissons. Huit 
témoins indigènes ont été interrogés 
à Cuautitlan, patrie de Juan Diego 
et Juan Bernardino  ; trois d’entre 
eux étaient âgés de 78 à 85 ans, et 

cinq avaient entre 100 et 115 ans. 
Écoutons l’indigène Juana de la 
Concepción  : après avoir prêté 
serment et déclaré être âgée de 85 
ans, elle a déclaré que son père, chef 
principal dudit village, avait peint 
l’événement de l’Apparition sur 
une carte qu’il conservait comme 
le plus précieux de ses biens et que, 
lorsqu’elle avait quinze ans, son père 
lui avait raconté que ce qu’il avait 
écrit sur ces cartes, il l’avait appris 
de la bouche même de Juan Diego, 
et qu’il l’avait imprimé sur celles-ci 
tel qu’il le lui avait raconté. Parmi les 
ecclésiastiques, dix des plus âgés et 
les plus connus pour leur autorité ont 
été interrogés. L’un d’entre eux, D. 
Luiș Becerra y Tanco, de l’Oratoire, 
éminent théologien, très érudit dans 
plusieurs langues et lecteur de langue 
mexicaine à l’Université du Mexique, 
a déclaré  : « J’affirme aujourd’hui en 
tant que témoin ce que j’ai entendu 
de personnes de foi et de crédit 
irréprochables, d’un âge avancé, qui 
ont rapporté la tradition telle qu’elle 
est écrite ».

À tout cela s'ajoute le récit oral 
des anciens, transmis de père en 
fils, dont le Père Miguel Sánchez, 
déjà cité, s'est inspiré en 1648 pour 
écrire son livre Imagen de la virgen 
María Madre de Dios de Guadalupe, 
milagrosamente aparecida en la ciudad 
de México (Image de la Vierge Marie, 
Mère de Dieu de Guadalupe, apparue 
miraculeusement à Mexico) ainsi que 
beaucoup de chants et poèmes très 
anciens sur le même sujet51.

On peut aussi parler de la tradition 
ecclésiastique de l’Église mexicaine, 
puisque depuis que la Sainte Mère 
de Dieu est apparue au Tepeyac, tous 
les évêques de la nation confirment 
et conservent avec leur autorité cette 
tradition comme un gage précieux de 
l’amour que la Vierge a montré aux 



JANVIER 2026Courrier de Rome

11

Mexicains52.

Il existe aussi une tradition juridique. 
Par exemple, grâce à un acte 
d’imposition accordé par Martin 
de Arangúren en 1567, nous savons 
que Montúfar lui-même, deuxième 
évêque de Mexico (1551-1569), en tant 
que patron et fondateur de l’ermitage 
de Guadalupe, a versé mille pesos 
pour l’entretien de la Sainte Image.

Conclusion
Après tous les arguments présentés 
ici, qui, il faut le rappeler, ne sont 

52 On pourrait citer la controverse de 1556 entre le deuxième évêque de Mexico, fray Alonso de Montúfar, dominicain défendant la dévotion à Notre-Dame de 
Guadalupe et fray Francisco de Bustamante, provincial franciscain.
53 I Cor, 2, 12.

qu’un résumé non exhaustif, il est 
plus facile de comprendre que les 
apparitions de Notre-Dame de 
Guadalupe de 1531 ne sont pas une 
supercherie ni un canular. Tous les 
arguments ne se valent pas, mais leur 
quantité et diversité devraient être 
suffisantes pour démontrer que Juan 
Diego est bien un personnage réel et 
non un simple symbole et que l’image 
de la Vierge de Guadalupe n’est pas 
le produit d’une main indigène mais 
bien un miracle qui dure jusqu’à nos 
jours. Certes, il existera toujours des 
sceptiques : « Difficile est disputantem 

convinci  »  ; mais les personnes qui 
se sont laissé convaincre pourront 
profiter de ces quelques lignes «  ut 
sciamus quae a Deo donata sunt 
nobis  »53 comme le dit Saint Paul, 
pour qu’elles connaissent ce que 
Dieu nous a accordé et qu’elles soient 
chaque jour plus reconnaissantes 
pour tant de bienfaits.

Abbé Pierre Mouroux

UN DROIT AU DIVORCE
DANS L’ÉVANGILE ?

Deux incises de l’Évangile 
selon saint Matthieu ont 
été interprétées comme 

accordant un droit au divorce si le 
conjoint commet un adultère. Qu’en 
est-il ?

Le premier passage se trouve au 
verset 32 du chapitre 5 : « Quiconque 
renverra sa femme, si ce n’est en 
cas d’infidélité, la fait devenir 
adultère »1.

Voici l’explication  : Notre Seigneur 
veut dire ici qu’il n’y a pas de péché 
à se séparer de son épouse adultère. 

1 « Omnis qui dimiserit uxorem suam, excepta fornicationis causa, facit eam mœchari ».
2 « Quicumque dimiserit uxorem suam, nisi ob fornicationem, et aliam duxerit, mœchatur ».
3 Dans ses commentaires sur l’Évangile de saint Matthieu (ch. 19) et sur la première épître aux Corinthiens (ch. 7).

Normalement, renvoyer sa femme 
n’est pas permis, parce que c’est la 
mettre en danger de commettre 
l’adultère en lui fournissant 
l’occasion. Mais si elle est déjà 
adultère, le mari n’est pas coupable 
de la faute qu’elle commet en allant 
vers un autre homme.

La deuxième incise est plus problé-
matique. Elle se trouve au verset 9 
du chapitre 19 : « Quiconque renvoie 
sa femme, si ce n’est pour infidélité, 
et en épouse une autre, commet un 
adultère »2.

D’après les Orientaux schismatiques, 
les protestants et le théologien 
Cajetan3, le Christ veut dire ici qu’il 
est permis de renvoyer son épouse 
adultère et de se remarier. L’adultère 
romprait le lien conjugal. Le Christ 
permettrait donc le divorce. Cette 
interprétation est inadmissible pour 
quatre raisons :
1. Elle contredit l’enseignement 
du Christ dans les lieux parallèles 
des évangiles de saint Marc (X, 11) 
et de saint Luc (XVI, 18). Dans ces 
passages, le Christ enseigne que 
le mariage est indissoluble, sans 
exception.



Courrier de RomeJANVIER 2026

Courrier de Rome
Responsable : Bernard de Lacoste Lareymondie

Mensuel - Le numéro : 4€; Abonnement 1 an (11 numéros)
France 40€ - ecclésiastique 20€ - de soutien 50€, payable par chèque à l’ordre du Courrier de Rome

Étranger 50€ - ecclésiastique 20€ - de soutien 60€, payable par virement
Référence bancaire : IBAN : FR 76 1027 8063 9800 0205 5530 132 - BIC : CMCIFR2A

Adresse postale: BP 10156 - 78001 Versailles Cedex

E-mail : courrierderome@wanadoo.fr
Site : www.courrierderome.org

Sur le site internet vous pouvez consulter gratuitement les numéros du Courrier de Rome,
mais aussi acheter nos livres et publications (expédition sous 48 h, tous pays, paiement sécurisé)

N° CPPAP : 0724 G 82978

2. Cette interprétation contredit 
l’enseignement de saint Paul aux 
Romains (VII, 2) et aux Corinthiens 
(I Co VII, 10).

3. Elle ne cadre pas avec le contexte. 
Dans les versets précédents, le 
Christ rétablit le mariage dans son 
indissolubilité primitive et abroge 
le libelle de répudiation de Moïse, 
ce qui conduit à l’exclamation des 
disciples : si telle est la condition de 
l’homme avec sa femme, mieux vaut 
ne pas se marier !

4. Ce serait une incitation à 
l’adultère. Comme le fait remarquer 
saint Augustin4, l’épouse devrait à 
son impudicité d’être délivrée du 
lien conjugal, ce qui est absurde.

À la suite de saint Thomas 
d’Aquin5, du Père M. -J. Lagrange6 
et des exégètes catholiques, il faut 
expliquer ce passage ainsi :

L’incise  : «  si ce n’est pour infidé-

4 De conjugiis adulterinis, l. 1, ch. 11 et l. 2, ch. 5.
5 Somme théologique, Suppl. q. 62, art. 5.
6 Évangile selon saint Matthieu, Gabalda, 1948, p. 369.
7 « nisi ob fornicationem ».
8 Bulle sur l’union avec les Arméniens, « Exultate Deo », 22 novembre 1439, DS 1327.
9 Deutéronome, XXII, 21.

lité  »7, que l’on peut traduire aussi 
par  : « hors le cas de fornication », 
est placée après la première moitié 
de la phrase, et non à la fin. Or il eut 
été plus naturel de la placer en fin de 
phrase. C’est donc qu’elle ne concerne 
que la première moitié de la phrase. 
Notre Seigneur veut donc dire ici 
qu’il n’est pas permis de renvoyer 
sa femme, si ce n’est pour infidélité. 
Rien de plus. On pourrait reformu-
ler le texte de cette façon  : « Celui 
qui répudie sa femme et en épouse 
une autre commet un adultère. En 
cas d’adultère il peut la renvoyer ». 
On rejoint ainsi l’interprétation 
donnée par le concile de Florence  : 
«  Quoique, pour motif de fornica-
tion, il soit licite de faire la sépara-
tion de lit, il n’est pourtant pas per-
mis de contracter un autre mariage, 
puisque le lien du mariage légiti-
mement contracté est perpétuel  »8. 
Autrement dit, le Christ ne veut pas 
obliger le mari trompé à vivre avec 
une femme coupable.

Remarquons que chez les Juifs, la 
femme adultère était normalement 
lapidée, conformément à la loi 
mosaïque9, ce qui permettait de 
résoudre assez simplement la 
question du remariage !

Si c’est le mari qui a commis le 
péché d’adultère, alors, de la même 
façon, l’épouse innocente a le droit 
de se séparer. Mais si elle en profite 
pour épouser un autre homme, elle 
commet un adultère.

La morale du Nouveau Testament 
est donc cohérente. Le mariage est 
indissoluble, mais la séparation des 
époux peut être moralement licite, 
à condition de ne pas se remarier, 
puisque le lien conjugal demeure.

Abbé Bernard de Lacoste


