
 Cet éditorial est une transcription écrite, sous 

forme de synthèse, de la conférence donnée au prieuré 

le 8 décembre dernier sur le sujet de la Corédemption 

et de la Médiation de la Sainte Vierge Marie. Les 

sources principales de ce propos sont le Dictionnaire 

de Théologie Catholique et un article du Révérend 

Père P. Nicolas O.P. paru dans la Revue Thomiste en 

1947 et intitulé La doctrine de la Corédemption dans le cadre 

de la doctrine thomiste de la Rédemption. 

 Prenons d’abord le dictionnaire le plus autorisé 

sur la question. Dans son article Marie du DTC 1, le 

Père Edmond Dublanchy, éminent théologien égale-

ment auteur de l’article Eglise du même dictionnaire, 

introduit son travail sur la Très Sainte Vierge en disant 

dès les toutes premières lignes (Volume IXII, colonne 

2339) qu’il étudiera d’abord : « Les privilèges essentiels 

de Marie, la Maternité divine, 

avec sa conséquence immédiate, 

à savoir le rôle de médiatrice 

rempli par la Sainte Vierge dans la distribution des 

grâces divines. » Nous transportant un peu plus loin 

pour lire ce qui est dit du privilège de la Médiation, on 

trouve à la colonne 2389 ce qui suit : « La médiation 

universelle de Marie étant une conséquence de sa ma-

ternité divine, telle qu’il a plu à Dieu de la réaliser dans 

l’ordre actuel, il convient de l’étudier immédiatement 

après la maternité divine, bien que l’exercice plénier de 

cette médiation ait été possédé par Marie seulement 

après son entrée au ciel. Nous allons donc considérer 

la médiation universelle de Marie sous l’aspect de l’ac-

quisition de toutes les grâces [autrement dit la Coré-

demption] et de l’impétration de toutes les grâces, en 

dépendance de la médiation de son divin Fils. » 

 L’auteur de l’article s’attache ensuite à montrer la 

constance de cette doctrine dans l’enseignement de 

l’Eglise. Jusqu’où doit-on remonter pour qu’une vérité 

soit traditionnelle ? C’est ce que nous pourrions nous 

demander, car il semble que le terme de Corédemption 

est récent. On trouve l’explication de la coopération de 

la Sainte Vierge Marie particulièrement dans les écrits 

des papes Léon XIII (Fidentem pium-

que du 20 septembre 1896) et de saint 

Pie X (Ad diem illum du 2 février 

1904). Cependant, ses racines sont aussi profondes 

que la Tradition de l’Eglise, puisque ses premières réfé-

rences sont à puiser dès le IIème siècle dans les pre-

miers évêques et auteurs ecclésiastiques tels saint Justin 

et saint Irénée. Puis c’est une suite ininterrompue d’ap-

ports à cette doctrine, évoquant le réparation du péché 

Bulletin du Prieuré Saint-Nicolas 
  21T, rue Sainte Colette 
    54500 Vandœuvre-lès-Nancy 
     09 75 64 56 83 -  54p.nancy@fsspx.fr 

N° 163 - Janvier 2026 

Synthèse 
mariale 

Mise à part 

 

1– Dictionnaire de Théologie Catholique. 

Prenons le 
Dictionnaire 

Dans la 
Tradition 



selon une similitude de la faute, le nouvel Adam, Notre-

Seigneur, s’adjoignant une nouvelle Eve, sa Très Sainte 

Mère. Il faut attendre seulement le XVIème siècle et le 

protestantisme pour que surgissent des opposants. Le 

premier théologien catholique à mettre un bémol sur 

l’usage de l’expression Corédemptrice ou coopératrice à la 

Rédemption, tout en reconnaissant pleinement la réalité 

de cette coopération, est le Père Scheeben en 1882, 

lequel est un peu le « grand-père » du Concile Vatican 

II dans certains domaines. 

 Nous reviendrons sur l’article du DTC par le 

père Dublanchy en fin de propos pour répondre à la 

note Mater populi fidelis de la Coongrégation pour a 

Doctrine de la Foi parue tout récemment.  

 

 Pendant des siècles, avant que ne soit définie 

l’Immaculée Conception, les théologiens et les doc-

teurs ont été nombreux à formuler des objections 

contre cette doctrine. C’est qu’il fallait concilier la sain-

teté Très Sainte Mère de Dieu, que 

tous admettaient sans difficulté, et 

l’universalité de la Rédemption par 

Notre-Seigneur, à laquelle devait se rattacher aussi la 

Vierge Marie. 

 De cette double réalité sont nées bien des diffi-

cultés pour toute idée de Corédemption de la part de 

la Très Sainte Vierge. On peut retenir ici les princi-

pales : 

1– Les grâces de la Sainte Vierge viennent de la Ré-

demption, comment aurait-elle pu concourir à la Ré-

demption qui la sauve ? 

2– Puisque les mérites et les souffrances de Notre-

Seigneur sont infinis, quelle utilité y a-t-il à ajouter 

ceux de la Sainte Vierge ? 

3– Toute coopération humaine se trouve plutôt du cô-

té de l’application des mérites. 

4– Le Christ, Homme-Dieu, est l’unique Médiateur 

entre Dieu et les hommes. Toute coopération de la 

Très Sainte Vierge semblerait contredire cette unité. 

Le Père Nicolas ajoute que le protestantisme attaque 

d’ailleurs l’Eglise sur ce dernier point, mais cette cri-

tique est-elle légitime ? 

 Le père Nicolas, dans son article, après avoir 

précisé que tous les théologiens sont d’accord concer-

nant « l’intervention de la Vierge Marie dans la Rédemp-

tion subjective des hommes [Médiation de distribution 

des grâces], et le caractère universel de cette interven-

tion », s’attache à montrer la possibilité de la Coré-

demption, qu’il appelle « Rédemption objective du genre 

humain. » Tout d’abord, il manifeste que le très impor-

tant travail réalisé pour parvenir à définir suffisamment 

les conditions inhérentes à l’Immaculée Conception, 

notamment le travail de saint Thomas d’Aquin sur le 

péché originel, sont le moyen de solution pour le sujet 

qui nous occupe. 

 En premier lieu, la Sainte Vierge n’a pas contrac-

té le péché originel au moment de la création de son 

âme et de son corps. Rappelons-nous aussi qu’il n’y a 

pas de temps pour Dieu. De même que les justes de 

l’ancien Testament ont été rachetés en vertu des mé-

rites prévus du Christ, de même Notre-Dame. Le sa-

crifice du Christ est aussi puissant pour ceux du passé 

que pour ceux de l’avenir. Même si le mode selon le-

quel la Sainte Vierge est rachetée est particulier : elle a 

été préservée de toute souillure, elle participe aussi à la 

Rédemption du genre humain. Il en résulte que la 

Vierge Marie n’a jamais fait partie, dans le plan divin, 

de la « masse des pécheurs », qu’elle est à part dans 

l’économie du salut. Rachetée par 

préservation, elle n’est pas englo-

bée dans le rachat par réparation 

et, conclut le père Nicolas « le sacrifice du Christ vaut 

donc à part pour la Sainte Vierge et à part pour tout le 

reste du genre humain. » On peut donc dire qu’il y a 

un ordre dans le rachat et que la souffrance du Christ 

rachète d’abord la Vierge puis elle s’adjoint la souf-

france et le mérite de la Vierge pour racheter avec elle 

l’ensemble du genre humain. Cette antériorité a un ca-

ractère logique et non chronologique, qui va d’ailleurs 

avec l’application de la Rédemption avec tout le l’an-

cien Testament. C’est donc bien par les souffrances du 

Christ vues d’avance par le décret de l’Incarnation que 

la grâce originelle a été donnée à Marie avant toute 

tache de péché.  Cette mise à part de la Sainte Vierge 

 

Revue 
Thomiste 

L’exception 
Immaculée 



Abbé Grégoire Chauvet 

dans l’économie du salut rend possible l’antériorité du 

salut et du don de la première grâce à la Vierge Marie, 

lui permettant de participer à la Rédemption du genre 

humain comme associée de son divin Fils. 

 Prenons garde cependant d’oublier que les mé-

rites du Christ et de Marie ne sauraient être de même 

nature. Ce que Notre-Seigneur mérite 

selon un droit strict (de condigno), sa 

Sainte Mère le mérite de manière analo-

gique et fortement diminuée (de con-

gruo). Comme le rappelle saint Thomas, 

aucune pure créature ne saurait satis-

faire adéquatement, en stricte justice, 

pour nos péchés, et c’est pour cela qu’il 

a fallu que Dieu s’incarnât pour la Ré-

demption des hommes. 

 La moindre goutte du sang de 

Notre-Seigneur aurait suffit à nous sau-

ver. Cependant, le plan de Dieu est tel que nous 

soyons invités à participer à 

notre propre rédemption pour 

en avoir le mérite. « Selon l’éco-

nomie de la Rédemption, c’est Dieu, résume le père 

Nicolas, qui, devenu homme, fait œuvre d’homme. 

Tout ce qui est humain doit y participer, mais ne de-

vient rédempteur qu’en tant qu’assumé par Dieu. » 

Dès le « fiat » répondu à l’ange de l’Annonciation, la 

Sainte Vierge a adhéré à l’Incarnation Rédemptrice en 

pleine lumière et par un élan de charité désintéressée. 

Dès lors, la nouvelle Eve, est associée au nouvel Adam. Le 

seul lien par lequel la femme pouvait être associée au 

nouvel Adam était celui de la Maternité.  

 C’est, nous l’avons vu, ce choix par Dieu de l’an-

tithèse réparatrice qui a été développé à travers les 

siècles par les Pères de l’Eglise et qui a été consacré 

par Léon XIII et saint Pie X. Pour revenir à l’article du 

DTC cité plus haut, cette antithèse est 

faite entre Eve qui, par sa désobéis-

sance commise à l’instigation du dé-

mon, a été pour toute l’humanité une cause de mort et 

Marie qui, par son obéissance à la parole de l’ange, a 

été pour toute l’humanité une cause de salut. Si 

l’intime communion qui en a découlé entre Marie et 

son divin Fils, fruit du consentement exprimant sa par-

ticipation à l’acte rédempteur, a été entretenue au 

cours de sa vie, elle a atteint sa pleine et suprême con-

sommation au Calvaire. Comme l’indique le pape saint 

Pie X dans son encyclique, Marie eut la charge de gar-

der et de nourrir la divine victime et de 

l’offrir, au moment voulu, à l’autel du 

sacrifice. D’où, entre le Fils et la mère, 

une constante association de douleurs 

et de volonté, produisant l’association 

de mérites. Notre-Seigneur, seul Média-

teur principal, associe sa Mère, selon un 

degré de convenance et de manière su-

bordonnée à sa satisfaction, à la ré-

demption libératrice de toutes les créa-

tures, elle qui avait été rachetée par une 

grâce toute particulière de préservation. 

Léon XIII lui décerne pour cela le titre de « réparatrice 

universelle » et saint Pie X ajoute qu’elle « mérita très 

légitimement de devenir la réparatrice de l’humanité 

déchue et, partant, la dispensatrice de tous les trésors 

que Jésus a acquis par sa mort et par son sang. » 

 

 Mais voilà, le 4 novembre 2025, une 

« note doctrinale sur certains titres ma-

riaux qui se réfèrent à la coopération de 

Marie à l’œuvre du salut » et intitulée Mater 

Populi fidelis, est venue s’ériger contre une si grande 

continuité d’un Magistère issu de la tradition patris-

tique. Le Dicastère pour la Doctrine de la Foi y a affir-

mé que le titre de corédemptrice est déclaré « toujours 

inopportun » pour définir la coopération de la Très 

Sainte Vierge. Ce propos, signé par le cardinal Victor 

Manuel Fernandez et approuvé par le pape, précise 

que « lorsqu’une expression nécessite des explications 

nombreuses et constantes, afin d’éviter qu’elle ne 

s’écarte d’un sens correct, elle ne rend pas service à la 

foi du peuple de Dieu et devient gênante. » 

 Il est assez stupéfiant de voir à quel point cette 

note prend le contrepied de la conclusion du père Du-

blanchy dans l’article du DTC que nous avons cité. 

Du « Fiat » 
au « Stabat » 

Nouvelle 
Eve 

Mot 
contre 

mot 

 

(Suite en dernière page) 



Après l’incendie de l’Abbatiale 

Saint-Vincent, Etienne-Pierre 

Morlanne est aidé des instances 

départementales pour prendre en 

charge les pauvres et les malades. 

Par l’intervention du baron Mar-

chant, son ancien professeur, le 

fondateur des œuvres caritatives 

bénéficie de la mise à disposition 

du couvent des Trinitaires. Le ba-

ron obtient qu’un traitement serait 

assuré par les autorités publiques 

au bénéfice des personnes atta-

chées à la maison, facilitant ainsi 

leur dévouement. Les églises paroissiales ne sont pas 

en reste, autorisant régulièrement des quêtes pour ai-

der au développement de l’œuvre. Par décret impérial 

du 5 mars 1810 la Société de Charité maternelle de 

Sainte Félicité est déclarée Institution d’utilité pu-

blique. Sous la Restauration, Louis XVIII confirme ces 

dispositions le 2 décembre 1814.  

 

Le Pape Pie IX est informé de la fondation messine. Il 

dira de la communauté : « Ce sont des Sœurs fran-

çaises, et, en France, vous êtes étonnants, tout est pos-

sible ! Ah oui, oui, je bénis et les Sœurs de la Charité 

maternelle et les charitables Dames patronnesses de 

l’œuvre. » 

 

Dans son logement, M. Morlanne a coutume de se 

mettre en prière devant le tableau de la Nativité du 

Christ qu’il a sauvé lors du sac du couvent des capu-

cins. Et lorsqu’il sauve un enfant, c’est encore là qu’il 

vient remercier Celui qui a dit : « Laissez venir à moi 

les petits enfants. » C’est en effet une réelle passion 

pour l’enfance qui anime le vénérable médecin. En 

même temps il n’oublie pas les indigents, malades et 

délaissés de toute sorte. Il aime les pauvres, est plein 

de pitié et d’indulgence pour eux, comme pour les 

filles-mères qu’il veut sauver et convertir. 

Dans son zèle, qui n’a point de limites, M. Morlanne 

songe à établir une Nécropole catholique dans Metz. 

Depuis la triste Révolution, même 

les morts n’ont plus droit à une 

terre bénie et sont mélangés avec 

les suicidés et les francs-maçons. 

Hélas, les pouvoirs publics n’en-

trent pas dans les vues du Véné-

rable et ses vœux ne trouvent pas 

écho chez ceux qui ont le pouvoir 

de les réaliser. 

 

Fin connaisseur de la cathédrale 

saint Etienne, il écrit des pages in-

téressantes sur le monument reli-

gieux aimé des messins. Il y fait 

une visite quasi quotidienne et aime à partager son 

amour pour cet édifice sacré. Quelle joie pour lui, en 

1846, d’assister aux actes du congrès d’archéologie, et 

d’entendre proclamer les éloges de sa cathédrale et du 

glorieux titulaire de ce prestigieux lieu de culte. 

 

Cet amour des lieux de culte s’étend à la belle église de 

la Visitation Sainte Marie mise à la disposition des gar-

nisons de Metz. M. Morlanne fait bénéficier cette 

église de construction récente des ornements précieux 

qu’il a jadis sauvé des pilleurs de la Révolution. Il fait 

également don à l’édifice des vitraux de l’église des 

Grands-Carmes sauvés par ses soins. Après la Révolu-

tion de 1848, la chapelle est désaffectée des militaires, 

mais mise aussitôt à disposition de Monsieur Lacor-

daire et de la récente Société de Saint Vincent de Paul 

dont la spiritualité est si proche de celle d’Etienne-

Pierre Morlanne.  

 

M. Morlanne exerçe son office de charité jusqu’à un 

âge très avancé, ce qui provoque l’admiration devant 

cet homme de près de 90 ans dont la charité infati-

gable tient du prodige. Les innombrables enfants qu’il 

a sauvés, secourus ou soignés l’entourent bien souvent 

de leur bruyante affection. Tous veulent pouvoir dire 

en rentrant chez eux qu’ils ont croisé « le bon papa 

Morlanne » et qu’il les a embrassés. Les plus pauvres 

de ces enfants savent également attirer le bienfaiteur 

 

 



dans la misérable mansarde où il ne manque pas de 

laisser avant de partir le nécessaire pour la subsistance 

de chacun. Il entend aussi les secrets de famille, les 

confidences, et apporte à tous la bonne réponse de 

consolation, dont Dieu est toujours le centre. 

« Donnons, donnons continuellement, donnons sans 

arrière-pensée, mais pour Dieu… » dit-il sans cesse 

aux religieuses. 

 

Cette vertu incessante de M. Morlanne dans sa vis pu-

blique trouve sa source dans sa vie personnelle. La ver-

tu est au centre des ses préoccupations. Sa nourriture 

est sobre au point qu’il pratique l’abstinence quoti-

dienne. Face aux épidémies, comme celle du choléra 

en 1932, il continue son devoir sans trembler, avec ce 

courage froid et impassible qui se communique. Le 

Vénérable est tendre, bienveillant, compatissant jus-

qu’à la faiblesse. Il est du coup aimé et vénéré de tous. 

Il a une belle âme, son jugement est prudent et réservé. 

On peut dire que les vertus acquises au séminaires pi-

lotent sa vie quotidienne. Il est animé d’une grande vie 

de prière, puisée dans la dévotion eucharistique. Il 

aime d’ailleurs à servir la messe, jusqu’à cet âge très 

avancé où les cheveux blancs participent encore plus à 

l’édification des fidèles. 

 

On le sait très attaché à ses séjours campagnards à Ars

-sur-Moselle. Là il trouve un peu plus de temps pour 

prier, méditer, tout en faisant le tour de son jardin. Il 

se fait aussi le fervent défenseur des campagnes, dont 

le style de vie est plus proche des exigences de la vie 

chrétienne. C’est aussi lors d’un séjour à Ars qu’il ré-

dige un petit mémoire pour prendre la défense de la 

langue latine liturgique. 

 

Un vie si édifiante se devait de s’achever de même ma-

nière. Après avoir légué ses travaux et écrits aux méde-

cins de la ville et ses médailles à son maire, il vit d’une 

modeste pension dont il reverse une grande partie aux 

Sœurs de Sainte Félicité, tout en se dépouillant au pro-

fit des pauvres des quelques biens matériels lui restant. 

L’approche de la mort lui fait aimer encore plus la soli-

tude et la prière. Il persévère à léguer aux religieuses 

les bons conseils à appliquer dans la pratique de leur 

vocation hospitalière. 

 

En octobre 1861 il est pris d’une sorte de langueur qui 

mine ses forces et dompte sa nature vigoureuse. Le 

mardi 7 janvier 1862, après avoir demandé et reçu les 

derniers sacrements et la bénédiction de son curé, M. 

Etienne-Pierre Morlanne s’éteint tout doucement. Il 

est mort comme il a vécu, calme et paisible, la main 

serrant un petit crucifix qu’il avait si souvent tendu aux 

moribonds. 

 

Aussitôt la mort du vénérable connue, la maison se 

remplit d’une foule nombreuse où les membres divers 

de la société se retrouvent unis dans la même peine. Le 

corps est enveloppé du linceul des pauvres et exposé 

pour que la foule puisse venir se recueillir pendant 

deux jours. C’est la foule des grands jours, composée 

surtout de jeunes, qui accompagne le défunt à sa der-

nière demeure. 

 

On trouve à la sortie d’Ars-sur-Moselle, non loin de la 

chapelle Saint Roch, l’ancien bois ayant appartenu à M. 

Morlanne, bois traversé par la Mance. Un rocher sort 

de terre, c’est là que le saint homme fit déposer une 

statue de Notre Dame, entourée d’anges et soutenant 

son divin Fils. On continue de venir en ces lieux hono-

rer Notre Dame et la prier en particulier pour les en-

fants en péril. Sans doute qu’Etienne-Pierre Morlanne 

participe à y accorder de nombreuses grâces. 

Abbé Benoît Knittel 

Sanctuaire de la Manse 



Stadaconé, printemps 1543 

 

« Chers parents, chère petite sœur, 

 

Voici maintenant presque un an que le Père 

Henri et moi sommes à pied d’œuvre. Je profite du 

retour en France du Sieur de Roberval pour vous 

adresser ces quelques lignes et vous rassurer sur notre 

travail en cette lointaine contrée. 

Il est vrai que les souffrances et les difficultés 

ne manquent pas mais vous ne devez pas vous en in-

quiéter car la Providence veille sur les ouvriers qu’elle 

a envoyés à sa moisson. Aussi paradoxal que cela 

puisse paraître, moins il y a de consolations humaines, 

plus les joies surnaturelles sont grandes. Le froid, les 

moustiques, la faim, les incommodités sont des 

épreuves quotidiennes. 

Nous habitons dans des huttes, ou des ca-

banes, mais rarement très longtemps au même endroit. 

Les tribus qui veulent bien nous accepter sont des no-

mades et nous déménageons selon les saisons, les ré-

coltes, la chasse, les incursions des Iroquois qui ne ces-

sent de harceler les Hurons et les tribus des Grands 

Lacs. Dans ces demeures temporaires il est impossible 

de se tenir debout, particulièrement durant l’intermi-

nable hiver. Il y a non seulement une question de hau-

teur, mais la cause principale en est la fumée. Elle en-

vahit tout. Nos yeux en sont tellement brûlés que nous 

récitons les psaumes de notre Bréviaire par cœur. Pour 

les leçons des Matines, c’est un véritable supplice. A 

cause de cette fumée, nous sommes obligés de passer 

notre temps accroupis ou couchés, voire même la 

bouche au ras du sol afin de trouver un peu d’air respi-

rable. Pourquoi ne pas sortir alors ? il ne faut pas y 

songer, le froid pourrait nous tuer ou nous pourrions 

nous égarer dans les bois. Il est assez étrange de se 

trouver dans une prison qui n’a ni porte, ni serrure, 

mais nous tient plus sûrement enfermés que n’importe 

quel cachot. 

Un autre inconvénient majeur est la présence 

des chiens lorsque le froid est trop vif. Il est vrai que 

les avoir contre soi donne un peu de chaleur, mais ils 

sont en si grand nombre parfois que leur présence de-

vient pesante. Lorsque la faim les tenaille ils ne cessent 

d’arpenter le logis dans 

tous les sens, nous mar-

chant sur la face ou le 

ventre. Et s’il arrivait que 

quelqu’un leur jette un peu 

de nourriture, c’est une 

bousculade sans nom qui m’a fait renverser plusieurs 

fois mon écuelle sur ma soutane. 

En parlant d’écuelle, je ne sais pas si je dois 

vous parler de ce que nous sommes dans l’obligation 

de manger, si tant est que nous en eussions la possibili-

té. Lors de la mauvaise saison, il nous arrive de ne 

prendre qu’un seul repas en deux jours. Nos amis affir-

ment qu’il faut prendre son mal en patience et que 

nous mangerons plus tard, qu’il faut avoir le cœur dur. 

Le blé d’Inde bouilli, la viande parfois très… faisan-

dée… voilà ce que notre estomac a parfois bien du 

mal à conserver. 

Ah, chère famille, vous ne connaissez pas tout 

cela dans notre douce Bretagne. Mais vous ignorez 

aussi le bonheur de voir ce peuple progresser dans la 

connaissance de Notre Seigneur. Certes, tout est bien 

lent, et nous avons parfois de longues heures d’inacti-

vité. S’il nous arrive de suivre les Indiens à la chasse 

pendant la belle saison, nous restons aussi de longues 

heures avec bien peu de choses à faire. Seuls les vieil-

lards restent au campement. Alors nous essayons de 

parler avec eux. Malheureusement, leur vocabulaire est 

si pauvre qu’il n’existe pas de mots pour décrire le sur-

naturel. De loin en loin, nous parvenons à arracher 

une âme aux ténèbres du paganisme, et nous pouvons 

faire quelques baptêmes. Mais leurs superstitions sont 

bien ancrées en eux. Heureusement que nous avons 

foi en la toute puissance de la grâce, cela nous interdit 

tout découragement, et nous la quémandons tous les 

jours lorsque nous offrons le Saint Sacrifice en ces 

Abbé François Brunet de Courssou 

Unis jusque dans la mort - 4 

 



terres hostiles. 

Il nous arrive souvent de regretter la biblio-

thèque du couvent de Béthune où nous avions tant de 

richesses à disposition. Pour faciliter le travail des fu-

turs missionnaires, nous employons nos heures de li-

berté à rédiger une grammaire et un dictionnaire de la 

langue huronne. Mais le papier est rare. Jusqu’au dé-

part des colons, nous avons réussi à nous en procurer 

mais il s’abîme tellement vite 

dans de telles conditions… 

Maintenant que nous sommes 

seuls, nous nous essayons à la 

gravure sur bois. La taille de 

notre ouvrage n’en est que plus 

considérable ! 

Il y a un côté très in-

fantile chez nos Indiens. Lorsque les chasseurs revien-

nent avec du gibier, tous se mettent à se goinfrer. Ils 

sont incapables de faire des réserves pour l’avenir. Dif-

ficile de parler de l’au-delà dans ces conditions. Et 

lorsqu’ils reviennent bredouilles, nous devons affron-

ter leurs regards noirs, comme accusateurs de leur mal-

chance. De temps à autre, ils peuvent même se laisser 

aller à quelques vexations et il peut nous arriver d’être 

inquiets pour nos vies. In-

quiétude toute terrestre car 

nous croyons fermement que 

« le sang des martyrs est se-

mence de chrétiens ». Lors-

qu’une épidémie frappe les 

villages, nous sommes par-

fois accusés d’en être la 

cause. Et il faut toute l’habi-

leté oratoire du père Henri 

pour nous tirer de bien mauvais pas. 

Malgré tout, ils sont étonnés de nous voir au 

chevet de leurs malades et de leurs mourants. Ils ont 

l’habitude de les laisser mourir. Non pas par cruauté, 

mais d’abord parce qu’ils n’ont que peu de remèdes, et 

ensuite car ils considèrent qu’ils les encombrent lors-

qu’il faut déménager le village. 

L’été, il nous arrive d’accompagner des 

groupes d’Indiens lors de leurs visites à d’autres vil-

lages. Les routes étant inexistantes, nous passons de 

longues heures accroupis dans les canoës. La position 

est très inconfortable et les maringouins nous harcè-

lent sans cesse.  Heureusement que les paysages somp-

tueux sont là pour nous faire oublier ces souffrances. 

Et nous ne pouvons nous empêcher de penser à notre 

cher saint François d’Assise, notre illustre père, en 

voyant ces beautés de la création. Elles sont impos-

sibles à décrire. Il faut voir la forêt devenir d’un rouge 

flamboyant pendant le court automne qui sépare l’été 

de l’hiver. C’est magnifique ! Que n’avons-nous des 

ailes nous permettant de con-

templer ce spectacle de haut… 

L’hiver, lui, apporte son amas 

de neige et de glace. Au début, 

le gibier devient plus facile à 

suivre grâce aux empreintes. 

Mais lorsque la couche est trop 

épaisse, la circulation devient 

impossible et le temps se fige, tout comme les cours 

d’eau pris par le gel. Les torrents, les cascades laissent 

la place à des sculptures blanches de toutes formes. 

Mais lorsqu’arrive les premières douceurs du prin-

temps, la nature reprend vie. Le plus impressionnant 

est la fonte des glaces. Que n’entendez-vous le gronde-

ment du Saint-Laurent lorsque la banquise craque de 

tous côtés, c’est effrayant. Le grand fleuve charrie 

d’énormes blocs de glace em-

pêchant toute navigation, les 

canoës seraient littéralement 

broyés. 

Pardonnez-moi, chers pa-

rents, si je vous effraie avec 

de tels propos. Il me tient à 

cœur que vous connaissiez la 

vérité sur ce que nous vi-

vons. Mais ne vous inquiétez 

surtout pas. Nous essayons de nous laisser guider par 

la Providence, alors rien ne peut nous arriver que Dieu 

ne l’ait voulu ou permis. C’est une grâce sans nom que 

Dieu nous a faite de nous appeler à évangéliser ces 

peuples, à porter sa Croix jusqu’aux confins du 

monde. Priez, priez afin qu’Il envoie des ouvriers 

nombreux à sa moisson. Les âmes se perdent, elles ont 

soif de la vérité !  

Je vous embrasse bien affectueusement et vous 

envoie ma bénédiction. 

Votre fils dévoué 

Père Amaury de Plumaugat » 

 

 



Goûter 
le bien 

55160 LES EPARGES 

  Le compte à créditer est le suivant : 
  Titulaire : FSSPX PRIEURE ST.-NICOLAS-NANCY 
  IBAN : FR37 3000 2059 2200 0007 9346 V45      BIC : CRLYFRPP 

Vous pouvez faire un don : 

 Par chèque à l’ordre du Prieuré Saint-Nicolas 

 Par l’enveloppe du denier du culte dans la quête 

 Par virement (cf. ci-contre) 

Chapelle Saint Roch 
94, rue du Maréchal Foch 
57130 ARS-SUR-MOSELLE 

Chap. de l’Annonciation 
22, avenue Irma Masson 

52300 JOINVILLE 

Allée de la Souau  
88460 CHENIMENIL 

Un reçu fiscal vous sera adressé sur demande. 

Certains mots sont même employés 

d’une façon directement contraire, venant nier l’affir-

mation portée par l’éminent théologien : « Le mot coré-

demptrice signifiant, par lui-même, une simple coopéra-

tion à la rédemption de Jésus-Christ, et ayant reçu, de-

puis plusieurs siècles, dans le langage théologique, le 

sens très déterminé d’une coopération secondaire et 

dépendante, selon les témoignages précités [et ils sont 

nombreux], il n’y a point de difficulté sérieuse à 

s’en servir, à condition que l’on ait soin de l’accompa-

gner de quelques expressions indiquant que le rôle de 

Marie, dans cette coopération, est un rôle secondaire et 

dépendant. Cette précaution peut être souvent oppor-

tune, soit dans le langage théologique, soit surtout 

dans l’enseignement des fidèles et dans la polémique 

avec les non catholiques. » Par ce simple paragraphe, 

qui résume tout en des termes précis et concis, on me-

sure parfaitement la différence de degré entre le mérite 

du Rédempteur et celui de sa maternelle associée. 

Mais, comme le titrèrent bien des journaux au moment 

de cette publication de la note doctrinale, cela « répond 

à une préoccupation œcuménique » (KTO TV), « le 

Vatican met fin à la confu-

sion » (Tribune chrétienne), 

« le dicastère opère un recen-

trage théologique » étant « une avancée significative 

pour l’unité des chrétiens » (La Croix). S’agit-il donc 

vraiment d’approfondir la foi et d’éviter de ravir à 

Notre-Seigneur une part de son unique Médiation ? 

Ces nouveaux gages œcuméniques sont encore une 

occasion malheureuse de sacrifier la richesse d’une tra-

dition doctrinale et théologique au profit d’une chi-

mère d’union avec ceux qui n’auront de cesse de s’en 

prendre à la doctrine catholique. 

 « De Maria numquam satis », « sur Marie, on ne 

dira jamais assez » affirme saint Bernard. Défendons 

donc cette connaissance si bien fondée du rôle voulu 

par Dieu pour Notre-Dame : d’être corédemptrice et 

médiatrice. 

Abbé Grégoire Chauvet 

Œcuménisme 
militant 

(Suite de l’éditorial) 


