Qe

Le Professeur R. de Mattei parle de ses
doutes sur l'infaillibilité des
canonisations

Publié le 29 avril 2014
12 minutes

Interview de Catholic Family News au Professeur
Roberto de Mattei sur l'infaillibilité des canonisations

Note de la rédaction de La Porte Latine :
il est bien entendu que les commentaires repris dans la presse extérieure a la FSSPX
ne sont en aucun cas une quelconque adhésion a ce qui y est écrit par ailleurs.

Professeur de Mattei, les canonisations imminentes de Jean XXIII et de Jean Paul II sus-
citent, pour divers motifs, doutes et perplexité. En tant que catholique et historien, quel
est votre jugement ?

Je peux exprimer une opinion personnelle, sans prétendre résoudre un probléme qui s’avere com-
plexe. Je suis avant tout perplexe, de fagcon générale, de la facilité avec laquelle dans les derniéres
années se déroulent et se concluent les proces de canonisation. Le Concile Vatican I a défini le pri-
mat de juridiction du Pape et l'infaillibilité de son Magistere, selon des conditions déterminées, mais
non bien str I'impeccabilité personnelle des souverains pontifes. Dans 1'histoire de I'Eglise il y a eu
des bons et des mauvais Papes et le nombre de ceux qui ont été élevés solennellement aux autels est
rétreint. Aujourd’hui on a I'impression qu’on veut substituer au principe d’infaillibilité des Papes
celui de leur impeccabilité. Tous les Papes, ou plutot tous les derniers Papes, a partir du Concile
Vatican II, sont présentés comme des saints. Ce n’est pas un hasard si les canonisations de Jean
XXIII et de Jean Paul II ont laissé en retrait la canonisation de Pie IX et la béatification de Pie XII,
tandis qu’avancait le proces de Paul VI. Il semble presque qu'une auréole de sainteté doive envelop-
per I'ére du Concile et du post-Concile, pour « rendre infaillible » une époque historique qui a vu
s’affirmer dans 1'Eglise le primat de la praxis pastorale sur la doctrine.

Mais vous, vous soutenez au contraire que les derniers Papes ne sont pas saints ?
Permettez-moi de m’exprimer sur un Pape qu’en tant qu’historien je connais mieux : Jean XXIII.
Ayant étudié le Concile Vatican II, j’ai approfondi sa biographie et consulté les actes de son proces
de béatification. Quand 1'Eglise canonise un fidele elle ne veut pas seulement s’assurer que le défunt
est dans la gloire du Ciel, mais elle nous le propose comme modele de vertus héroiques. Selon les
cas il s’agira d'un religieux, d'un curé de paroisse, d'un pere de famille parfait, ou autres. Dans le
cas d'un Pape, pour étre considéré comme saint, il doit avoir exercé les vertus héroiques dans
I’accomplissement de sa mission de Pontife, comme ce fut le cas, par exemple, pour saint Pie V ou
saint Pie X. Enfin, en ce qui concerne Jean XXIII, je nourris la conviction bien réfléchie que son
pontificat a représenté un dommage objectif pour I’Eglise et que donc il est impossible de
parler pour lui de sainteté. Quelqu’'un qui s’y entendait en matiere de sainteté, le pere dominicain



Innocenzo Colosio, considéré comme I'un des historiens de la spiritualité les plus importants des
temps modernes, I'affirmait avant moi dans un article célebre paru dans la « Rivista di Ascetica e
Mistica ».

Si, comme vous le pensez, Jean XXIII ne fut pas un saint Pontife et si, comme il le semble,
les canonisations sont un acte infaillible des pontifes, nous nous trouvons face a une
contradiction. Ne risque-t-on pas de tomber dans le sédévacantisme ?

Les sédévacantistes attribuent un caractére hypertrophique a 'infaillibilité pontificale. Leur raison-
nement est simpliste : si le Pape est infaillible et fait quelque chose de mauvais, cela signifie que le
siege est vacant. La réalité est bien plus complexe et la prémisse selon laquelle chaque acte du
Pape, ou presque chaque acte est infaillible, est erronée. En réalité, si les canonisations prochaines
posent des problemes, le sédévacantisme pose des problemes de conscience beaucoup plus
importants.

Et pourtant la majorité des théologiens, et surtout les plus fiables, ceux de ce que 1’on
nomme « I’Ecole Romaine », soutiennent l’infaillibilité des canonisations.

L’infaillibilité des canonisations n’est pas un dogme de foi : c’est I’opinion de la majorité des théolo-
giens, surtout apres Benoit XVI qui I’a exprimée par ailleurs en tant que docteur privé et non comme
Souverain Pontife. En ce qui concerne « I’Ecole Romaine », le plus éminent représentant de cette
école théologique vivant de nos jours est Mgr Brunero Gherardini. Et Mgr Gherardini a exprimé,
dans la revue « Divinitas » qu'’il dirige, tous ses doutes sur l'infaillibilité des canonisations. Je
connais a Rome des théologiens et canonistes distingués, disciples d’un autre représentant célebre
de I’école romaine, Mgr Antonio Piolanti, qui nourrissent les mémes doutes que Mgr Gherardini. Ils
soutiennent que les canonisations ne rentrent pas dans les conditions requises par le Concile Vatican
I pour garantir l'infaillibilité d’un acte pontifical. La sentence de la canonisation n’est pas en soi
infaillible parce qu’il manque les conditions de I'infaillibilité, a commencer par le fait que la canonisa-
tion n’a pas pour objet direct ou explicite une vérité de foi ou de morale, contenu dans la Révélation,
mais uniquement un fait indirectement lié au dogme, sans étre a proprement parler un « fait dogma-
tique ». Le domaine de la foi et de la morale est vaste parce qu’il comprend toute la doctrine chré-
tienne, spéculative et pratique, le croire et I’agir humain, mais une précision est nécessaire. Une défi-
nition dogmatique ne peut jamais impliquer la définition d’'une nouvelle doctrine dans I'ordre de la
foi et de la morale. Le Pape peut seulement expliciter ce qui est implicite en matiere de foi et de
morale et est transmis par la Tradition de 1’'Eglise. Ce que les Papes définissent doit étre contenu
dans I’Ecriture et la Tradition et c’est cela qui assure a l’acte son infaillibilité. Ce qui n’est certaine-
ment pas le cas des canonisations. Ce n’est pas un hasard si ni les Codes de Droit Canon de 1917 et
de 1983, ni les Catéchismes, ancien ou nouveau, de I'Eglise catholique, n’expose la doctrine de
I’Eglise sur les canonisations. Sur ce sujet, je renvoie, outre a 1’étude de Mgr Gherardini que j’ai
citée, a un excellent article de José Antonio Ureta dans le numéro de mars de la revue
« Catolicismo ».

Soutenez-vous que les canonisations ont perdu leur caractere infaillible suite au change-
ment de procédure du proces de canonisation voulu par Jean-Paul II en 1983 ?

Cette thése est soutenue dans le Courrier de Rome par un excellent théologien, 1’abbé Jean-Michel
Gleize. Du reste 1'un des arguments sur lequel le pere Low, dans la définition des Canonisations
dans I'Encyclopédie catholique, fonde la these de 'infaillibilité est 1’existence d’un ensemble solide
d’enquétes et de vérifications, suivi de deux miracles, qui précedent la canonisation. Il n’y a pas de
doute qu’apres la réforme de la procédure voulue par Jean-Paul II en 1983 ce processus de vérifica-
tion de la vérité soit devenu beaucoup plus fragile et qu’il y ait eu un changement du concept méme
de sainteté. L’argument cependant ne me semble pas décisif parce que la procédure des canonisa-
tions s’est profondément modifiée au cours de 1’'Histoire.

La proclamation de la sainteté d’Ulrich, évéque d’Augsbourg, de la part du Pape Jean XV en 993,
considérée comme la premiére canonisation pontificale de 1'Histoire, fut décrétée sans aucune
enquéte du Saint-Sieége. Le processus d’'investigation approfondie remonte surtout a Benoit XIV :
c’est a lui que 1'on doit, par exemple, la distinction entre canonisation formelle, selon toutes les


https://laportelatine.org/formation/crise-eglise/fsspx-jean-paul-ii-santo-subito-abbe-jean-michel-gleize-20-octobre-2013
https://laportelatine.org/formation/crise-eglise/fsspx-jean-paul-ii-santo-subito-abbe-jean-michel-gleize-20-octobre-2013

regles canoniques et canonisation équipollente quand un serviteur de Dieu est déclaré saint du fait
d’une vénération séculaire. L'Eglise n’exige pas un acte formel et solennel de béatification pour qua-
lifier un saint. Sainte Hildegarde de Bingen regut apres sa mort le titre de sainte et le Pape Grégoire
IX, a partir de 1233, commengca une enquéte en vue de sa canonisation. Toutefois il n'y eut jamais de
canonisation formelle. Sainte Catherine de Suede, fille de sainte Brigitte, ne fut jamais canonisée
non plus. Son proces se déroula de 1446 a 1489, mais il ne fut jamais conclu. Elle fut vénérée
comme sainte sans étre canonisée.

Que pensez-vous de la these de saint Thomas, reprise aussi dans la définition des
Canonisations du Dictionnaire de Théologie catholique, selon laquelle si le Pape n’était pas
infaillible dans une déclaration solennelle comme la canonisation, il se tromperait lui-
méme et I’Eglise ?

Il faut dissiper avant tout une équivoque sémantique : un acte non infaillible n’est pas un acte erro-
né, qui trompe nécessairement, mais seulement un acte soumis a la possibilité de 1'erreur. De fait
cette erreur pourrait étre tres rare ou ne jamais advenir. Saint Thomas, comme toujours équilibré
dans son jugement, n’est pas infaillibiliste a outrance. Il est justement préoccupé de sauvegarder
l'infaillibilité de 1'Eglise et il le fait avec un argument de raison théologique, a contrario. Son argu-
ment peut étre compris au sens large, mais en admettant la possibilité d’exceptions. Je suis d’accord
avec lui sur le fait que 1’Eglise dans son ensemble ne peut se tromper quand elle canonise. Ceci ne
signifie pas que chaque acte de ’Eglise, comme I’acte de canonisation soit en lui-méme nécessaire-
ment infaillible. L'adhésion que I'on préte aux actes de canonisation est de foi ecclésiastique, non
divine. Ce qui signifie que le fidele croit parce qu’il accepte le principe selon lequel normalement
I’Eglise ne se trompe pas. L’exception ne supprime pas la régle. Un auteur théologique allemand
Bernhard Bartmann, dans son Manuel de Théologie dogmatique (1962), compare le culte rendu a un
faux saint a 'hommage rendu au faux ambassadeur d’un roi. L’erreur n’enleve pas le principe selon
lequel le roi a de vrais ambassadeurs et I’Eglise canonise de vrais saints.

Dans quel sens alors peut-on parler d’infaillibilité de 1’Eglise pour les canonisations ?

Je suis convaincu que ce serait une grave erreur de réduire l'infaillibilité de I’Eglise au Magistere
extraordinaire du Pontife Romain. L’Eglise n’est pas infaillible seulement lorsqu’elle enseigne de
maniere extraordinaire, mais également dans son Magistére ordinaire. Mais comme il existe des
conditions d’infaillibilité pour le Magistere extraordinaire, il existe des conditions d’infaillibilité pour
le Magistere ordinaire. Et la premiere de ces conditions est son universalité, qui se vérifie quand une
vérité de foi ou de morale est enseignée de fagon constante dans le temps. Le Magistére peut ensei-
gner de facon infaillible une doctrine par un acte de décision du Pape, ou alors par un acte non déci-
sif du Magistére ordinaire, a condition que cette doctrine soit constamment conservée et tenue de la
Tradition et transmise par le Magistére ordinaire et universel. L'institution Ad Tuendam Fidem de la
Congrégation pour la Doctrine de la Foi du 18 mai 1998 (n. 2) le rappelle. Par analogie, on pourrait
soutenir que 1'Eglise ne peut se tromper quand elle confirme avec constance dans le temps des véri-
tés connexes a la foi, des faits dogmatiques, des usages liturgiques. Les canonisations aussi peuvent
rentrer dans cette catégorie de vérités connexes. On peut étre certain que sainte Hildegarde de
Bingen est dans la gloire des saints et peut étre proposée comme modele, non parce-qu’ elle a été
solennellement canonisée par un Pape, vu que dans son cas il n’y a jamais eu de canonisation for-
melle, mais parce-que 1'Eglise a reconnu son culte, sans interruption, depuis sa mort. A plus forte rai-
son, pour les saints pour lesquels il y a eu canonisation formelle, comme saint Francois et saint
Dominique, la certitude infaillible de leur gloire nait du culte universel, au sens diachronique, que
I’Eglise leur a attribué et non de la sentence de canonisation en elle-méme. L’Eglise ne se trompe
pas, dans son Magistére universel, mais on peut admettre une erreur des autorités ecclésiastiques
circonscrite dans le temps et dans 1’espace...

Pouvez-vous nous résumer votre opinion ?

La canonisation de Jean XXIII est un acte solennel du Souverain Pontife, qui émane de la supréme
autorité de I’Eglise, et qui doit étre regue avec le respect dii, mais elle n’est pas une sentence
infaillible en elle-méme. Pour utiliser un langage théologique, c’est une doctrine non de tenenda



fidei, mais de pietate fidei. La canonisation n’étant pas un dogme de foi, il n'y a pas pour les catho-
liques d’obligation positive d'y adhérer. L’exercice de la raison, renforcée par une soigneuse recon-
naissance des faits, démontre de toute évidence que le pontificat de Jean XXIII n’a pas été bénéfique
pour I'Eglise. Si je devais admettre que le Pape Roncalli ait pratiqué les vertus de fagcon héroique
dans I'accomplissement de son rdle de Pontife je minerais a la base les présupposés rationnels de ma
foi. Dans le doute je m’en tiens au dogme de foi établi par le Concile Vatican I, selon lequel il ne peut
y avoir de contradiction entre foi et raison. La foi surpasse la raison et 1’éléve, mais elle ne la contre-
dit pas, parce que Dieu, Vérité par essence, n’est pas contradictoire. Je sens en conscience pouvoir
maintenir toutes mes réserves sur cet acte de canonisation.

Source : Correspondance européenne


https://www.correspondanceeuropeenne.eu/2014/04/29/interview-de-catholic-family-news-au-professor-roberto-de-mattei-sur-linfallibilite-des-canonisations/

