La lumiere du Concile : nature du
combat de Mgr Lefebvre

Publié le 1 avril 1999
Abbé Patrick de La Rocque
12 minutes

Un regard neuf et objectif sur la Fraternité Saint Pie X... Il nous faudra commencer par analy-
ser I'ceuvre dans sa racine, au moment du Concile Vatican II. Viendra ensuite le développe-
ment historique de la Fraternité, qui nous ménera a la question des sacres épiscopaux confeé-
rés en 1988.

Introduction

L’ceuvre de Mgr Lefebvre ne se juge aujourd’hui qu’a travers les consécrations épiscopales de 1988.
Pourtant, ces sacres ne peuvent étre considérés comme un événement accidentel dans la vie de Mgr
Lefebvre, mais dans la continuité de son ceuvre, comme 1’acte majeur et ultime de ce combat com-
mencé le ler novembre 1970 avec la bénédiction de Rome, non pas pour faire une autre Eglise, mais
« pour précher Notre Seigneur Jésus-Christ au monde entier, la Croix, le Saint Sacrifice de la Messe,
précher la nécessité de la grdace, donner a I'Eglise des prétres capables de faire la méme prédication
que Notre Seigneur Jésus-Christ, précher la bonne, vraie, saine, et sainte doctrine catholique ; pour
célébrer le saint Sacrifice de la Messe en tant que sacrifice propitiatoire pour le pardon des péchés
de toute I’humanité. »

Expliquer ces sacres, expliquer la raison d’étre de la Fraternité Saint Pie X nécessite donc de com-
prendre ’esprit dans lequel Mgr Lefebvre a vécu le Concile, les raisons profondes qui ’ont incité a
ne pas en retenir tous les enseignements ; ce Concile est apparu a Mgr Lefebvre et a ceux qui 1'ont
vécu avec lui, comme une rupture dont il nous faut analyser la portée parce qu’est a I'origine d’un
état de nécessité dans 1'Eglise.

1. Nouveauté proclamée par ses artisans

Cette rupture opérée par le Concile Vatican II a été proclamée comme une victoire par ceux qui I’'ont
provoquée, a commencer par le cardinal Congar, qui, malgré la condamnation encourue sous Pie XII,
fut 'un des experts du Concile. Lui-méme vient souligner les trois nouveautés fondamentales appor-
tées par le Concile : la collégialité, une nouvelle conception de 1'Eglise ouvrant a I’cecuménisme, et
enfin la liberté religieuse.

- La phrase du P. Congar a propos de la collégialité est célébre : « I'Eglise a fait pacifiquement sa
révolution d’octobre » !

- A propos de 1'Eglise, il écrivait : « Lumen Gentium a abandonné la thése que I'Eglise catholique
serait Eglise de fagon exclusive » . L’Eglise a donc abandonné la « thése », pourtant essentielle, de
l'unicité de I'Eglise Eglise catholique, visible, a laquelle il faut appartenir au moins implicitement
pour étre sauvé. D’ol une nouvelle conception de I’cecuménisme, pourtant condamnée précédem-
ment, ainsi que le reconnait le P. Congar : « Il est clair, il serait vain de le cacher, que le décret
conciliaire Unitatis Redintegratio dit sur plusieurs points autre chose, que « Hors de I'Eglise point
de salut » au sens ot on a entendu, pendant des siecles, cet axiome » .

- Au sujet de la liberté religieuse que disait-il ? « On ne peut nier que la Déclaration sur la liberté reli-
gieuse ne dise matériellement autre chose que le Syllabus de 1864 et méme a peu preés le contraire »
. Changement radical, sans fondement scripturaire solide, de ’aveu méme du déclarant : « A Ila



demande du pape, j'ai collaboré aux derniers paragraphes de la Déclaration sur la liberté religieuse :
il s’agissait de montrer que le théme de la liberté religieuse apparaissait déja dans I'Ecriture, or il
n’y est pas » .

Le cardinal Ratzinger n’a pas une autre analyse. Dans son ouvrage Les principes de la théologie
catholique, il reconnait au sujet de Gaudium et spes que « si I’on cherche un diagnostic global du
texte, on pourrait dire qu’il est, en liaison avec les textes sur la liberté religieuse et sur les religions
dans le monde, une révision du Syllabus de Pie IX, une sorte de contre-Syllabus (...) Ce texte joue le
role d’un contre-Syllabus, dans la mesure ot il représente une tentative pour une réconciliation offi-
cielle de I'Eglise avec le monde tel qu’il était devenu depuis 1789 » . Ses récentes pages sont
d’ailleurs des plus éclairantes pour manifester 1'état d’esprit qui régnait au moment du Concile : « Je
trouvais I'atmosphére de plus en pus effervescente dans I'Eglise et parmi les théologiens. On avait
de plus en plus I'impression que rien n’était stable dans I'Eglise, que tout était a revoir. Le Concile
apparaissait de plus en plus comme un grand parlement d’Eglises capable de tout modifier et remo-
deler a sa maniere. Le débat du Concile fut de plus en plus présenté selon le schéma partisan propre
au systéme parlementaire moderne. (...) Mais il existait un processus encore plus profond. Si les
évéques de Rome pouvaient changer I'Eglise, voire la foi (c’est 'impression qu’ils donnaient), pour-
quoi eux seuls, a vrai dire ? On pouvait - semblait-il - modifier la foi, contrairement a tout ce que I'on
avait pensé jusqu’alors ; elle semblait ne plus se soustraire au pouvoir de décision humain, mais
c’est celui-ci qui paraissait la définir (...) Le credo ne semblait plus infaillible, mais soumis au
contréle des spécialistes (...) Si j'étais rentré dans mon pays encore porté par le sentiment du joyeux
renouveau qui régnait partout a la fin de la premiéere session conciliaire, je m’inquiétais aussi du
changement de climat de plus en plus flagrant dans I'Eglise » .

Les conséquences d'une telle atmosphere sont résumées par le cardinalSuenens : « On pourrait faire
une liste impressionnante des theses enseignées a Rome avant le Concile comme seules valables, et
qui furent éliminées par les Péres conciliaires » . C’'est pourquoi le cardinal de Lubac n’hésitait pas a
parler de « petite révolution » . D’ou la réflexion de Hans Kiing : « Lefebvre a tout a fait le droit de
remettre en cause la Déclaration conciliaire sur la liberté religieuse, parce que sans donner
d’explications, Vatican II a complétement renversé la position de Vatican I » . Tous sont donc
d’accord pour dire qu'il y a eu dans le Concile des nouveautés, des théses, des pensées, des considé-
rations qui n’avaient encore jamais été admises dans 1'Eglise. Théses nouvelles découlant d’un état
d’esprit nouveau, parfaitement défini par Paul VI lui-méme lors du discours de cléture du Concile :
« La religion du Dieu qui s’est fait homme s’est rencontrée avec la religion (car c’en est une) de
I’homme qui s’est fait Dieu. Qu’est-il arrivé ? Un choc, une lutte, un anatheme ? Cela pouvait arriver,
mais cela n’a pas eu lieu. Une sympathie sans borne a envahi le Concile tout entier (...) Un courant
d’affection et d’admiration a débordé du Concile sur le monde humain moderne (...) Toute la
richesse doctrinale du Concile ne vise qu’a une chose : servir ’'homme (...) La religion catholique et
la vie humaine réaffirment ainsi leur alliance, leur convergence vers une seule réalité humaine : la
religion catholique est pour I’humanité » . Telle fut donc la « rupture » opérée par le Concile Vatican
IT : 'Eglise s’est résolument détournée de son but proprement surnaturel de sanctification des ames
pour se tourner vers un but humain, servir 'homme. De I’aveu méme de Paul VI, c’est la que se situe
la racine de toutes les nouveautés doctrinales du Concile.

2. Nouveauté condamnée par les papes

Faute de pouvoir, dans le cadre limité de ce seul article, manifester I'opposition de la Tradition a cha-
cune de ces nouveautés doctrinales du Concile, ou méme plus radicalement a ce faux humanisme,
nous aimerions néanmoins monter combien cet esprit de nouveauté fut condamné par le magistere
antérieur. Car la tentation moderniste avait déja frappé aux portes de I'Eglise.

Aussi le 1 Concile du Vatican rappelait-il que « le Saint-Esprit n’a pas été promis aux successeurs de
Pierre pour qu’ils fassent connaitre sous sa révélation une nouvelle doctrine » . Tout au contraire,
selon 1’expression méme de saint Pie X, l’autorité doctrinale dans 1'Eglise a pour objet premier la



transmission et la défense du dépot de la foi : « A la mission qui nous a été confiée d’en haut de
paitre le troupeau du Seigneur, Jésus-Christ a assigné comme premier devoir de garder avec un soin
jaloux le dépoét traditionnel de la foi a I'’encontre des profanes nouveautés de langage, comme des
contradictions de la fausse science » . Dés sa premiere encyclique, ce saint Pape poussait ce cri
d’alarme, a I'intention du clergé : « Que les membres du clergé ne se laissent pas surprendre par les
manceuvres insidieuses d’une certaine science nouvelle, qui se pare du masque de la vérité, ou I'on
ne respire pas le parfum de Jésus-Christ » . Modernisme qu'’il détaillera et condamnera dans son
encyclique Pascendi, par trop oubliée. Il reprendra a son compte cette phrase de Grégoire XVI : « On
les voit, sous I'’empire d’un amour aveugle et effréné de nouveauté, ne se préoccuper aucunement de
trouver un point d’appui solide a la vérité, mais, méprisant les saints et apostoliques traditions,
embrasser des doctrines vaines, futiles, incertaines, et condamnées par I'Eglise... C’est un spectacle
lamentable que de voir jusqu’ot vont les divagations de I’humaine raison, des que I’'on céde a I'esprit
de nouveauté, que, se fiant trop a soi-méme, I’'on pense pouvoir chercher la vérité hors de I'Eglise,
en qui elle se trouve sans I'ombre la plus légere d’erreur » .

3. Nouveauté combattue par Mgr Lefebvre

C’est précisément a cet esprit de nouveauté et a toutes ses conséquences doctrinales que s’opposa
Mgr Lefebvre. Malgré ces avertissements sans nombre de la part de leurs prédécesseurs, les
hommes d’Eglise de notre temps succombérent a cette tentation d’Aggiornamento mal compris.
Telle est le constat devant lequel s’est trouvé Mgr Lefebvre au cours du Concile, lui et d’autres pré-
lats, car il n’était pas le seul a s’étonner, a résister et a se battre au Concile. Ainsi Mgr Adam,
I’évéque de Sion - en Suisse - est revenu de la premiere Session tellement scandalisé, qu’il refusa
d’assister aux Sessions suivantes. D’autres, tels le cardinal Browne, sont morts de chagrin quelques
mois apres le Concile, effondrés par ces bouleversements.

Il était important de revenir a la genese de cette opposition de Mgr Lefebvre pour bien comprendre
ce qui s’est passé dans son esprit. En reprenant ces années conciliaires telles que nombre de prélats
les ont vécues, il faut réaliser que le combat de Mgr Lefebvre est un combat doctrinal avant d’étre
un combat liturgique. Au Concile, les deux décrets qu'’il refusa de signer sont Gaudium et spes et
Dignitatis humanae, tandis qu'il donna son « placet » a celui sur la liturgie. Ce n’est que quatre ans
plus tard que le combat de Mgr Lefebvre s’est porté sur la liturgie, lorsqu’en 1969 a été élaborée ce
qu’on appelle la messe de Paul VI ; combat liturgique parce que précisément ce nouveau rite est le
véhicule, 'expression de cette nouvelle théologie du Concile.

Conclusion

Sur quoi se concentre notre résistance ? Essentiellement sur cette nouvelle ecclésiologie, celle-la
méme qui entraine la conception actuelle de I’cecuménisme et de la liberté religieuse. Ce courant
novateur a donné naissance a une nouvelle Eglise au sein de I'Eglise catholique, de ce que Mgr
Benelli a appelé lui-méme Eglise conciliaire , dont les limites et détours sont bien difficiles & préci-
ser ; ce qui semble faire I'E glise conciliaire, c’est I'adhésion consciente, volontaire a ces théses nou-
velles. Mais celles-ci étant fondamentalement évolutives de par leur contenu implicite , les frontiéres
de cette nouvelle Eglise sont particuliérement floues. Aussi assistons-nous a un curieux paradoxe :
celui qui, au nom de la Tradition, ose remettre en cause « l’esprit » de Vatican II se voit exclu de
cette Eglise conciliaire, tandis que celui qui, au nom de ce méme « esprit » conciliaire, renoue avec
les plus vieilles hérésies maintes et maintes fois condamnées, sera encouragé dans son travail de
recherche théologique.

C’est a cette Eglise conciliaire que s’oppose notre résistance ;ce n’est pas au pape en tant que tel
que nous refusons notre adhésion, mais a cette Eglise conciliaire,parce qu’elle a une pensée qui est
étrangere a la pensée de I’Eglise catholique. Notre combat n’est pas seulement liturgique. Ce qu'’il
faut réformer, c’est cette pensée conciliaire, qu’exprime et véhicule cette nouvelle liturgie. Il faut



revenir a la saine doctrine.
Abbé Patrick de La Rocque de la Fraternité Saint Pie X.
Notes de bas de page

1

W N

—_

mLOReNea

Y. Congar, Le Concile au jour le jour, 2° session, le Cerf, 1964, p. 115.[<]

Y. Congar, Essais acecuméniques, le Centurion 1984, p. 216.[<]

Y. Congar, Ibid., p. 85.[<]

Y. Congar, La crise de I'Eglise et Mgr Lefebvre, le Cerf 1977, p. 54 ; cf. Essais cecuméniques, p.
85. Le Syllabus est un recueil de propositions condamnées publié par Pie IX.[<]

E. Vatré, A la droite du Pere, Edition de Maismie, 1994, p. 118.[<]

Cal. Ratzinger, Principes de théologie catholique, Tequi 1985, p. 426-427.[<]

Cal. Ratzinger, Ma vie mes souvenirs, Fayard 1998, p. 115-118.[<]

Cal. Suenens, I.C.I. du 15 Mai 1969.[<]

Cal. De Lubac, Entretiens autour de Vatican II, le Cerf 1985, p. 20.[<]

Hans Kung, National Catholic Reporter, du 21 octobre 1977.[«]

Paul VI, Discours de cléture du concile Vatican II, le 7.XI1.65, D.C. du 2 janv. 1966 n° 1462, p.
63.[<]

. Vatican I, Pastor Aeternus, 18 juillet 1870.[«]
13.
14.
15.
16.
17.

Saint Pie X, Pascendi Domini gregis, 8 septembre 1907.[<]

Saint Pie X, E supremi apostolatus, 4 octobre 1903.[<]

Grégoire XVI, Singulari nos, du 25 juin 1834.[<]

Lettre a Mgr Lefebvre du 25.V1.76[<]

Jean-Paul II, 1 message au monde, D.C. n° 1751 du 5.X1.78, p. 902.[<]



