Lo s st

Lettre trimestrielle de liaison de la Fraternité Saint-Pie X avec le clergé de France

N° 108 - Décembre 2025

(L actualité quotidienne de la Fraternité Saint-Pie X : www.laportelatine.org)

DU CHANTIER DE NOTRE-DAME A L’EGLISE CATHOLIQUE

La cathédrale Notre-Dame de Paris est un symbole universellement connu de la France chrétienne.
Chaque année, des millions de visiteurs viennent ’admirer et s’imprégner de son rayonnement spirituel.

Cependant, 1’histoire de ce monument n’a pas été « un long fleuve tranquille ». Il a fallu deux
siecles de travail acharné pour la batir. Profanée au cours de la Révolution francaise, elle fut restaurée
en profondeur par Viollet-le-Duc. Le 15 avril 2019, comme nous le savons tous, elle fut ravagée par
un violent incendie. Le défi fut alors lancé de la restaurer a nouveau en moins de cinqg ans et, grace a
I’engagement de nombreux artisans d’exception, ce pari a été tenu.

L’histoire tourmentée de cette église n’est-elle pas aussi I’histoire de I’Eglise catholique elle-méme ?
S’intéresser a Notre-Dame ne nous conduit-il pas a réfléchir a ce que vit aujourd’hui la sainte Eglise ?

N’a-t-il pas fallu des siécles d’efforts et de souffrances pour que I’Eglise se propage a travers le monde
en dépit des persécutions, des violents assauts dont elle a été 1’objet ? Comme 1’écrivait saint Pie X dans sa
Lettre sur le Sillon : « Quand on songe a tout ce qu’il a fallu de forces, de science, de vertus surnaturelles
pour établir la cité chrétienne, et les souffrances de millions de martyrs, et les lumieres des Péres et des
Docteurs de I’Eglise, et le dévouement de tous les héros de la charité, et une puissante hiérarchie née du
Ciel, et des fleuves de grace divine, et le tout édifié, relié, compénétré par la vie de Jésus-Christ ! ».

Aujourd’hui, I’Eglise catholique fait face & un péril plus grand encore. A I’image de I’incendie de 2019, il
s’agit d’'une menace ourdie de I’intérieur. Paul VI lui-méme, dont le nom restera a jamais attaché a la crise
que traverse I’Eglise catholique depuis Vatican II, souligna ce caractére inédit le 8 décembre 1968 :
« L’Eglise se trouve a une heure d’inquiétude, d’autocritique. On dirait méme d’autodémolition. C’est comme
un bouleversement intérieur, aigu et complexe (...). L’Eglise, peu a peu, en vient a se frapper elle-méme ».

A P’instar des compagnons qui ont ceuvré pour nous donner une cathédrale resplendissante, nous devons
avoir a cceur, chacun a notre place et selon les desseins de la Providence, de nous engager dans la recons-
truction de I’Eglise a la suite du cyclone qui I’a dévastée.

Mais comme ces artisans, nous ne devons user que des
techniques et des matériaux traditionnels. L’Eglise ne retrouvera Editorial
véritablement sa splendeur que si nous restons fidéles a la
méme foi, & la méme Ecriture sainte, au méme catéchisme, au
méme sacrifice de la Messe, aux mémes sacrements, a la
méme morale, a la méme vie spirituelle, la vie de la Croix, que par Monsieur I'abbé  Gonzague
nous a enseignée notre divin Maitre. Peignot

Nous ne pourrons nous-mémes contribuer a ce renouveau p. 2 — Marie corédemptrice et
nécessaire de I’Eglise que par ’'union a Dieu, se réalisant par
’application au devoir d’état, la résignation dans les épreuves,
la stabilité de notre orientation vers Dieu, et finalement parune | P- 6 — Discours autour du
charité profonde et rayonnante. concile Vatican I1

Car, comme Notre-Dame, 1’Eglise catholique ne pourra

p- 1 =Du chantier de Notre-
Dame a I’Eglise catholique,

médiatrice des grices

p- 8 — Examen critique des

A . SO s |
étre restaurée que dans la fidélité a sa Tradition. houvea . e

Abbé Gonzague Peignot +

Directeur de Publication : abbé Gonzague Peignot. Rédacteur en chef : abbé Grégoire Celier. CPPAP n° 0626 G 78720.
ISSN 1294-1689. Imprimeur : Corlet, Z.1. route de Vire, B.P. 86, 14110 Condé-sur-Noireau — Dépot légal : décembre 2025.



2 Lettre a nos fréres prétres Décembre 2025

MARIE COREDEMPTRICE ET MEDIATRICE DES GRACES

Un récent document romain intitulé « Mater populi fidelis » affirme que la doctrine et I’expression
de « Marie corédemptrice » et de « Marie Médiatrice de toutes graces » sont tout a fait inopportunes, et
ne devraient plus étre employés.

Le lecteur de ce texte a du mal a en comprendre I’urgence : car il ne semble vraiment pas y avoir
actuellement dans I’Eglise une bataille féroce autour de cette doctrine de la Corédemption et de la
Médiation universelle de la Vierge Marie. Donc, ce texte va, sans réelle nécessité, blesser la piété
simple de beaucoup de chrétiens, et prétendre interdire la libre discussion entre théologiens, pourtant
toujours admise dans I’Eglise : « La médiation corédemptrice de la Vierge, écrit par exemple le cardinal
Journet, est universelle personnellement, la Vierge étant assumée par le Christ pour étre corédemptrice
de tout ce dont il est rédempteur » (L Eglise du Verbe incarné, 111, p. 587).

Ce document propose des objections contre ces titres attribués & Marie, mais elles ont toutes été
traitées depuis longtemps par les auteurs. Par exemple : « Si Marie est Corédemptrice, alors le Christ
n’est plus 'unique Rédempteur ». Or cette doctrine de la Corédemption repose précisément, de la
facon la plus claire et la plus explicite, sur ’unicité de la Rédemption de tous les hommes par le Christ.

Le document dit aussi que cette affirmation de la Corédemption, ayant besoin d’explications, doit
pour cette raison étre écartée. Mais qui peut dire que le dogme fondamental du christianisme, le
mystere de la sainte Trinité, d’un seul Dieu en trois Personnes, n’a pas besoin d’explications, et
d’explications complexes ? Or qui prétend écarter ce dogme a cause de ce besoin d’explications ?

Enfin, ce document romain balaie d’un revers de main un enseignement et une pratique solidement
enracinés dans 1’Ecriture et la Tradition. Il serait facile de citer d’innombrables textes de saints et de
grands auteurs spirituels qui utilisent en toute tranquillité ces expressions et la doctrine qu’elles impliquent.
Au point que (c’est un témoignage du document romain lui-méme) le Pape Jean-Paul II a utilisé a sept
reprises le terme de « Corédemptrice » attribué¢ a Marie.

Nous nous contenterons ici de citer quelques documents émanant du Magistére pontifical des
derniers si¢cles, qui utilisent les notions et les mots de « Corédemptrice » et de « Médiatrice de toutes
graces » pour la Vierge. En sorte que nous avons la un enseignement magistériel parfaitement clair et
particuliérement constant, mais dans un sens nettement oppos¢ au document « Mater populi fidelis ».

Benoit XIV

Bulle Floriose Domince (1748) : « Marie est comme le canal céleste duquel descendent dans le sein
des malheureux mortels les eaux de toutes les graces ».

Pie VII

Lettre a I’Ordre des Servites de Marie (1806) : « Notre Me¢re trés aimante est la dispensatrice de
toutes les graces ».

Pie IX

Encyclique Ubi primum (1849) : « Car vous savez parfaitement, Vénérables Fréres, que le fondement
de Notre confiance est en la trés sainte Vierge ; puisque c’est en elle que Dieu a placé la plénitude de
tout bien, de telle sorte que, s’il y a en Nous quelque espérance, s’il y a quelque faveur, s’il y a quelque
salut, Nous sachions que c’est d’elle que Nous le recevons parce que telle est la volonté de celui qui a
voulu que nous eussions tout par Marie ».

Bulle Ineffabilis Deus (1854) : « C’est pourquoi, de méme que le Christ, Médiateur de Dieu et des
hommes, ayant pris la nature humaine, efface le sceau de la sentence qui était contre nous, et 1’attache
en vainqueur a la croix, de méme la trés sainte Vierge, unie a lui par un lien étroit et indissoluble, avec
lui et par lui exercant des hostilités éternelles contre le serpent venimeux, et triomphant pleinement de
cet ennemi, a écrasé sa téte de son pied immaculé ».



Décembre 2025 Lettre a nos fréres prétres 3

Léon XIII

Encyclique Supremi apostolatus officio (1883) : « En effet, la Vierge exempte de la souillure originelle,
choisie pour étre la Mére de Dieu, et par cela méme associée a lui dans I’ceuvre du salut du genre
humain, jouit aupres de son Fils d’une telle faveur et d’une telle puissance que jamais la nature humaine
et la nature angélique n’ont pu et ne peuvent les obtenir. (...) A cette fin, Nous estimons que rien ne saurait
étre plus efficace et plus sir que de Nous rendre favorable, par la pratique religieuse de son culte, la
sublime Mere de Dieu, la Vierge Marie, dépositaire souveraine de toute paix et dispensatrice de toute
grace, qui a été placée par son divin Fils au faite de la gloire et de la puissance, afin d’aider du secours de
sa protection les hommes s’acheminant, au milieu des fatigues et des dangers, vers la Cité éternelle ».

Encyclique Superiore anno (1884) : « Aussi longtemps, en effet, que I’esprit de priére sera répandu
sur la maison de David et sur les habitants de Jérusalem, Nous conserverons la ferme confiance que Dieu
nous exaucera un jour, et que, prenant piti¢ de la condition de I’Eglise, il entendra les priéres de ceux qui
I’implorent par Celle qu’il a lui-méme voulu établir la dispensatrice des graces célestes ».

En 1885, Léon XIII approuva une priére a Jésus et a Marie qui fait référence a la Vierge Marie en tant
que « corédemptrice du monde », en italien, « corredentrice del mondo », en latin, « mundo redimendo
coadiutrix » (ASS, tome XVIIL, année 1885, p. 93).

Encyclique Quamquam pluries (1889) : « De méme que la trés sainte Vierge est la Mére de Jésus-
Christ, elle est aussi la Mére de tous les chrétiens qu’elle a enfantés sur la montagne du Calvaire, au
milieu des suprémes souffrances du Rédempteur crucifié ».

Encyclique Adjutricem populi (1895) : « Car de la, selon les desseins de Dieu, la Vierge a commencé
a veiller sur I’Eglise, 4 nous assister et a nous protéger comme une Mere, de sorte qu’aprés avoir été
coopératrice de la Rédemption humaine, elle est devenue aussi, par le pouvoir presque immense qui lui a
¢été accordé, la dispensatrice de la grace qui découle de cette Rédemption pour tous les temps. (...) C’est
de 12 aussi que s’éleévent a bon droit de nombreuses louanges de tout pays et de tout rite, se multipliant a
travers les siecles ; tels que les titres qui lui sont donnés de notre Meére, notre Médiatrice, de Réparatrice
du monde entier, de Dispensatrice des dons de Dieu ».

Encyclique Jucunda semper (1894) : « Aupres de la croix de Jésus se tenait debout Marie, sa Mere,
laquelle, émue pour nous d’une immense charité, afin de nous recevoir pour fils, offrit elle-méme volon-
tairement son Fils a la justice divine, mourant en son cceur avec lui, transpercée d’un glaive de douleur ».

Constitution apostolique Ubi primum (1898) : « Dés que, par le plan secret de la divine Providence,
Nous avons été élevé a la chaire supréme de Pierre..., spontanément la pensée nous est allée a la grande
Meére de Dieu et son associée a la réparation du genre humain ».

Encyclique Parta humano generi (1901) : « Certes, rien ne peut étre plus efficace pour nous concilier
la faveur de la Vierge Marie et nous mériter les graces les plus salutaires, que d’entourer des plus
grands honneurs possibles les mysteres de Rédemption auxquels nous voyons qu’elle n’a pas seulement
assisté, mais participé ».

Saint Pie X

Encyclique Ad diem illum (1904) : « La conséquence de cette communauté de sentiments et de
souffrances entre Marie et Jésus, ¢’est que Marie “mérita trés 1égitimement de devenir la réparatrice de
I’humanité déchue” (De Excellentia Virginis Marice, c. IX), et, partant, la dispensatrice de tous les trésors
que Jésus nous a acquis par sa mort et par son sang.

« Certes, I’on ne peut dire que la dispensation de ces trésors ne soit un droit propre et particulier de
Jésus-Christ, car ils sont le fruit exclusif de sa mort, et lui-méme est, de par sa nature, le Médiateur de
Dieu et des hommes. Toutefois, en raison de cette société de douleurs et d’angoisses, déja mentionnée,
entre la Mére et le Fils, a été donné a cette auguste Vierge “d’étre aupreés de son Fils unique la trés
puissante médiatrice et avocate du monde entier” (Pius IX, in Bull. Ineffabilis).

La source est donc Jésus Christ, “de la plénitude de qui nous avons tout regu” (Jn 1, 16) (...). Mais
Marie, comme le remarque justement saint Bernard, est “I’aqueduc” ; ou, si I’on veut, cette partie médiane



4 Lettre a nos fréeres prétres Décembre 2025

qui a pour propre de rattacher le corps a la téte et de transmettre au corps les influences et
efficacités de la téte, Nous voulons dire le cou. (...) Parce que Marie I’emporte sur tous en sainteté et
en union avec Jésus-Christ, et qu’elle a été associée par Jésus-Christ a I’ceuvre de la Rédemption, elle
nous mérite de congruo, comme disent les théologiens, ce que Jésus-Christ nous a mérité de condigno,
et elle est le ministre supréme de la dispensation des graces ».

Un décret du Saint-Office du 26 juin 1913 a loué « I’habitude d’ajouter au nom de Jésus, celui de sa
Meére, notre corédemptrice, la bienheureuse Vierge Marie ». La méme congrégation a accordé, le
22 janvier 1914, une indulgence pour la récitation d’une oraison dans laquelle Marie est appelée
« corédemptrice du genre humain ».

Benoit XV

Lettre Inter solidacia (1918) : « En s’associant a la Passion et a la mort de son Fils, la Vierge a
souffert comme a en mourir (...) pour apaiser la justice divine ; autant qu’elle le pouvait, elle a immolé
son Fils, de telle fagon qu’on peut dire avec raison qu’avec lui elle a racheté le genre humain. Et, pour
cette raison, toutes les sortes de graces que nous puisons dans le trésor de la Rédemption viennent a
nous, pour ainsi dire, des mains de la Vierge douloureuse ».

Lettre aux évéques des Etats-Unis (1919) : « De méme que I’Université sera le lieu o, comme des
rayons vont au centre, les étudiants catholiques viendront se réunir, ainsi, Nous en avons la confiance,
non seulement ceux qui sont ou seront agrégés au nombre des étudiants, mais encore tous les catholiques
de ces Etats auront les yeux tournés vers cette sainte église placée sous la protection de la Vierge
immaculée, dispensatrice de toutes les graces, comme vers leur propre sanctuaire, et y viendront en
grand nombre manifester leur religion et leur piété ».

Encyclique Fausto appetente die (1921): « Saint Dominique était, en effet, persuadé¢ de deux
choses : d’une part, Marie est si puissante aupreés de son divin Fils que toutes les graces accordées par
Dieu aux hommes leur sont toujours données par I’intermédiaire et au gré de la sainte Vierge ; d’autre
part, Marie est si bonne et si miséricordieuse que, accoutumée a secourir spontanément ceux qui
souffrent, elle est absolument incapable de repousser ceux qui implorent son secours ».

En 1921, Benoit XV fit préparer une messe de « Marie Médiatrice de toutes graces », qui fut concédée
treés largement a tous ceux qui en faisaient la demande (diocéses, congrégations religieuses, etc.).

Pie XI

Lettre apostolique Galliam, Ecclesice filiam primogenitam (1922) : « La Vierge Mére en personne,
trésoriere auprés de Dieu de toutes les graces, a semblé, par des apparitions répétées, approuver et
confirmer la dévotion du peuple frangais ».

Lettre Explorata res (1923) : « Celui-la n’encourra pas la mort éternelle, qui jouira surtout a son
dernier moment de I’assistance de la trés sainte Vierge. Cette opinion des docteurs de I’Eglise, confirmée
par le sentiment du peuple chrétien et par une longue expérience, s’appuie surtout sur ce fait que la
Vierge douloureuse fut associée a Jésus-Christ dans 1’ceuvre de la Rédemption ».

Bref Ad B.V.M. a sacratissimo Rosario in Valle Pompeiana (1925) : « Souvenez-vous aussi qu’au
Calvaire vous avez été constituée corédemptrice, collaborant avec la crucifixion de votre cceur au salut
du monde, avec votre Fils crucifié ».

Lettre apostolique Cognitum sane (1926) : « Nous, pour qui rien n’est plus cher que de voir la dévotion
du peuple chrétien s’éveiller de plus en plus envers la Vierge, qui est la trésoriere de toutes les graces
aupres de Dieu, pensons que nous devons exaucer ces souhaits ».

Encyclique Miserentissimus Redemptor (1928) : « A Nos veeux et a Nos efforts, que Marie la Vierge
trés bienveillante et la Mére de Dieu daigne sourire, elle qui nous donna Jésus notre Rédempteur, qui
I’¢éleva, qui I’offrit comme victime au pied de la croix, et qui, par sa mystérieuse union avec le Christ et
par une grace particuliere recue de lui, fut aussi Réparatrice et est pieusement appelée de ce nom. Plein
de confiance en son intercession aupres du Christ qui, seul Médiateur entre Dieu et les hommes, a voulu



Décembre 2025 Lettre a nos fréres prétres 5

cependant s’associer sa Mére comme avocate des pécheurs et comme dispensatrice et médiatrice de ses
graces... ».

Allocution aux pélerins de Vicenza (1933) : « Le Rédempteur se devait, par la force des choses,
d’associer sa Mére a son ceuvre. C’est pourquoi nous 1’invoquons sous le titre de corédemptrice ».

Radio-message aux pélerins de Lourdes (1935) : « O Mére de piété et de miséricorde, qui assistiez
votre doux Fils tandis qu’il accomplissait sur 1’autel de la Croix la Rédemption du genre humain,
comme corédemptrice et associée de ses douleurs, conservez en nous, et accroissez chaque jour, nous
vous en prions, les précieux fruits de sa Rédemption et de votre compassion ».

Encyclique Ingravescentibus malis (1937) : « Nous savons que tout ce qui nous est accordé nous
vient du Dieu tout-puissant par les mains de la Mére de Dieu ».

Pie XII

Décret De miraculis pour la canonisation du bienheureux Louis-Marie Grignion de Montfort
(1942) : « Le docteur Mellifluus (saint Bernard, +1153), gloire de la Bourgogne et de 1’Eglise universelle,
résume la Tradition des Péres lorsqu’il enseigne que Dieu a voulu que nous ayons tout par Marie, et
cette trés douce et vivifiante doctrine est admise a 1’heure actuelle d’un commun accord par les
théologiens ».

Encyclique Mystici corporis (1943) : « Ce fut Marie enfin qui, en supportant ses immenses douleurs
d’une ame pleine de force et de confiance, plus que tous les chrétiens, vraie Reine des martyrs, compléta
ce qui manquait aux souffrances du Christ... “pour son Corps qui est I’Eglise” (Col 1, 24) ».

Radiomessage aux fideles du Portugal (1946) : « Et le Paradis vit qu’elle était réellement digne de
recevoir honneur, gloire et empire, parce qu’elle était plus pleine de graces, plus sainte, plus belle, plus
sublime, incomparablement plus que les plus grands saints et les anges les plus sublimes, isolément ou
réunis ; parce qu’elle était mystérieusement apparentée, dans 1’ordre de I’union hypostatique, a toute la
trés sainte Trinité, a Celui qui, seul, est par essence la Majesté infinie, Roi des rois, Seigneur des seigneurs,
en qualité de Fille premiére-née du Pére, de Mére parfaite du Verbe et d’Epouse préférée du Saint-
Esprit ; parce qu’elle était Mére du divin Roi, de Celui a qui, dés le sein maternel, le Seigneur Dieu a
donné le trone de David et la royauté éternelle dans la maison de Jacob (Lc 1, 32-33) et qui, apres avoir
proclamé a son propre sujet que tout pouvoir lui avait été donné dans le Ciel et sur la terre (Mt 28,18),
lui, le Fils de Dieu, a fait rejaillir sur sa céleste Mére la gloire, la majesté, ’empire de sa royauté ;
parce que, associée, comme Meére et Ministre, au Roi des martyrs, dans 1’ceuvre ineffable de la
Rédemption du genre humain, elle lui est également associée pour toujours, avec un pouvoir pour ainsi
dire illimité, dans la distribution des graces qui découlent de la Rédemption ».

Encyclique Ad caeli Reginam (1954) : « Dans I’accomplissement de la Rédemption, la trés sainte
Vierge fut étroitement associ¢e au Christ. (...) En effet, “comme le Christ, pour nous avoir rachetés,
est notre Seigneur et notre Roi a un titre particulier, ainsi la bienheureuse Vierge est aussi notre Reine
et Souveraine a cause de la manicre unique dont elle contribua a notre Rédemption, en donnant sa chair
a son Fils et en I’offrant volontairement pour nous, désirant, demandant et procurant notre salut d’une
maniere toute spéciale” ».

Encyclique Haurietis aquas in gaudio (1956) : « Pour que des fruits plus abondants découlent dans
la famille chrétienne et dans tout le genre humain du culte du Cceur trés sacré de Jésus, les fideles doivent
veiller a 1’associer étroitement au culte envers le Coeur immaculé de Marie. Puisque, de par la volonté
de Dieu, la bienheureuse Vierge Marie a été indissolublement unie au Christ dans 1’ceuvre de la
Rédemption humaine, afin que notre salut vienne de I’amour de Jésus-Christ et de ses souffrances
intimement unis a I’amour et aux douleurs de sa Mére, il convient parfaitement que le peuple chrétien,
qui a recu la vie divine du Christ par Marie, aprés avoir rendu le culte qui lui est dii au Cceur tres sacré
de Jésus, rende aussi au Ceeur trés aimant de sa céleste Mére de semblables hommages de piété,
d’amour, de gratitude et de réparation ». |



6 Lettre a nos fréeres prétres Décembre 2025

DISCOURS AUTOUR DU CONCILE VATICAN 11

A loccasion du soixantieme anniversaire de la cloture du concile Vatican II, et pour apporter une
lumiére un peu différente a cette célébration, nous reproduisons des extraits de discours prononcés
durant son déroulement, (cf. Jean XXIII/Paul VI, Discours au Concile, Centurion, 1966).

Jean XXIII

« Cela pousse les hommes a s’interroger, a reconnaitre plus facilement leurs propres limites,
a aspirer a la paix, a apprécier la valeur des biens spirituels ; et cela accélére le processus dans lequel
on peut dire que la société est déja engagée, bien que d’une fagcon encore incertaine, ce processus
qui conduit de plus en plus tous les individus, les classes sociales et les nations elles-mémes a s unir
amicalement, a s’aider, a se compléter et a se perfectionner mutuellement. (...) De sorte que si
I’aspect de la société humaine apparait comme profondément changé, I’Eglise catholique elle aussi
nous apparait comme transformée et renouvelée ; elle connait une unité interne plus ferme, une plus
grande vigueur intellectuelle, un plus grand rayonnement de sainteté. Elle apparait ainsi
actuellement comme parfaitement préte & mener les saints combats de la foi » (Jean XXIII, Bulle
Humance salutis du 25 décembre 1961, convoquant le concile).

« Il arrive souvent que dans I’exercice quotidien de Notre ministere apostolique Nos oreilles soient
offensées en apprenant ce que disent certains qui, bien qu’enflammés de zele religieux, manquent de
justesse de jugement et de pondération dans leur fagon de voir les choses. Dans la situation actuelle de la
société, ils ne voient que ruines et calamités ; ils ont coutume de dire que notre époque a profondément
empiré par rapport aux siecles passés ; ils se conduisent comme si I’histoire, qui est maitresse de vie,
n’avait rien a leur apprendre et comme si du temps des Conciles d’autrefois tout était parfait en ce qui
concerne la doctrine chrétienne, les meeurs et la juste liberté de 1’Eglise. Il Nous semble nécessaire de
dire Notre complet désaccord avec ces prophétes de malheur, qui annoncent toujours des catastrophes,
comme si le monde était prés de sa fin. (...) Aujourd’hui, I’Epouse du Christ préfére recourir au reméde
de la miséricorde, plutot que de brandir les armes de la sévérité. Elle estime que, plutdt que de condamner,
elle répond mieux aux besoins de notre époque en mettant davantage en valeur les richesses de sa
doctrine. Certes, il ne manque pas de doctrines et d’opinions fausses, de dangers dont il faut se mettre en
garde et que 1’on doit écarter ; mais tout cela est si manifestement opposé aux principes d’honnéteté et
porte des fruits si amers, qu’aujourd’hui les hommes semblent commencer a les condamner d’eux-
mémes » (Jean XXIII, discours d’ouverture du concile, 11 octobre 1962).

« Ce sera alors vraiment la nouvelle Pentecote si attendue, qui enrichira I’Eglise de nouvelles forces
spirituelles et fera rayonner davantage son esprit maternel et son action salutaire dans tous les domaines
de Iactivit¢ humaine. Ce sera un nouveau bond en avant du royaume du Christ dans le monde, une nouvelle
proclamation, d’une maniere toujours plus profonde et plus persuasive, de la joyeuse nouvelle de la
Rédemption » (Jean XXIII, discours pour la cloture de la premicre session du concile, 8 décembre 1962).

Paul VI

« Soyez remercié et magnifié, cher et vénéré Pape Jean, vous qui, par une inspiration divine, on
doit le croire, avez voulu et convoqué ce Concile pour ouvrir a I’Eglise des sentiers nouveaux et
faire jaillir sur terre de nouveaux flots de doctrine et de grace du Christ Notre Seigneur, comme des
sources de fraicheur encore cachées. C’est par une décision personnelle, indépendante de toute
impulsion d’ordre humain et de toute circonstance contraignante, mais comme en pressentant les
desseins de Dieu et par une intuition des besoins obscurs qui tourmentent notre époque, que vous
avez repris le fil brisé du premier concile du Vatican. (...) Le Concile veut étre le réveil printanier
d’immenses énergies spirituelles et morales, plus ou moins cachées au sein de I’Eglise. Il se
manifeste comme un propos délibéré de rajeunissement, soit de ses forces intérieures, soit des régles
qui commandent ses structures canoniques et les formes de ses rites. Bref, le Concile tend a donner



Décembre 2025 Lettre a nos fréres prétres 7

a I’Eglise ou a accroitre en elle cette splendeur de perfection et de sainteté, que seules 1’imitation du
Christ et ’'union mystique avec lui, dans 1’Esprit-Saint, peuvent lui conférer » (Paul VI, discours
pour I’ouverture de la deuxiéme session du concile, 29 septembre 1963).

« L’Eglise du Concile ne s’est pas contentée de réfléchir sur sa propre nature et sur les rapports qui
I’unissent a Dieu : elle s’est aussi beaucoup occupée de I’homme, de I’homme tel qu’en réalité il se
présente a notre époque : I’homme vivant, I’homme tout entier occupé de soi, I’homme qui se fait non
seulement le centre de tout ce qui I’intéresse, mais qui ose se prétendre le principe et la raison derniére
de toute réalité. Tout ’homme phénoménal, comme on dit de nos jours, ¢’est-a-dire avec le revétement
de ses innombrables apparences, s’est comme dressé devant 1I’Assemblée des Peres conciliaires, des
hommes, eux aussi, tous pasteurs et fréres, attentifs donc et aimants : ’homme tragique victime de ses
propres drames, ’homme qui, hier et aujourd’hui, cherche a se mettre au-dessus des autres, et qui, a
cause de cela, est toujours fragile et faux, égoiste et féroce ; puis I’homme insatisfait de soi, qui rit et
qui pleure ; I’homme versatile, prét a jouer n’importe quel réle, et ’homme raide. qui ne croit qu’a la
seule réalité scientifique ; I’homme tel qu’il est, qui pense, qui aime, qui travaille, qui attend toujours
quelque chose, “I’enfant qui grandit” (Gn 49, 22), et I’homme qu’on doit considérer avec une certaine
vénération a cause de I’innocence de son enfance, le mystére de sa pauvreté et sa douleur pitoyable ;
I’homme individualiste et ’homme social ; I’homme “qui loue le temps passé” et ’homme qui réve a
I’avenir ; ’homme pécheur et ’homme saint ; et ainsi de suite. L’humanisme laique et profane enfin
est apparu dans sa terrible stature et a, en un certain sens, défié¢ le Concile. La religion du Dieu qui s’est
fait homme s’est rencontrée avec la religion (car c’en est une) de I’homme qui se fait Dieu. Qu’est-il
arrivé ? Un choc, une lutte, un anathéme ? Cela pouvait arriver ; mais cela n’a pas eu lieu. La vieille
histoire du bon Samaritain a été le modele et la reégle de la spiritualité du Concile. Une sympathie sans
bornes pour les hommes I’a envahi tout entier. La découverte des besoins humains (et ils sont d’autant
plus grands que le fils de la terre se fait plus grand) a absorbé 1’attention de notre Synode. Reconnaissez-
lui au moins ce mérite, vous, humanistes modernes, qui renoncez a la transcendance des choses suprémes,
et sachez reconnaitre notre nouvel humanisme : nous aussi, nous plus que quiconque, nous avons le
culte de ’homme. Et dans I’humanité, qu’a donc considéré cet auguste Sénat, qui s’est mis a 1’étudier
sous la lumiére de la divinité ? Il a considéré une fois encore 1’éternel double visage de ’homme : sa
misere et sa grandeur, son mal profond, indéniable, de soi inguérissable, et ce qu’il garde de bien,
toujours marqué de beauté cachée et de souveraineté invincible. Mais il faut reconnaitre que ce
Concile, dans le jugement qu’il a porté sur I’homme, s’est arrété bien plus a cet aspect heureux de
I’homme qu’a son aspect malheureux. Son attitude a été nettement et volontairement optimiste. Un
courant d’affection et d’admiration a débordé du Concile sur le monde humain moderne. Des erreurs
ont été dénoncées. Oui, parce que c’est I’exigence de la charit¢ comme de la vérité mais, a I’adresse
des personnes, il n’y eut que rappel, respect et amour. Au lieu de diagnostics déprimants, des remedes
encourageants ; au lieu de présages funestes, des messages de confiance sont partis du Concile vers le
monde contemporain : ses valeurs ont ét€¢ non seulement respectées, mais honorées ; ses efforts soutenus,
ses aspirations purifiées et bénies. (...) L’Eglise n’a pas dévié¢, mais elle s’est tournée vers I’homme. Et
celui qui considére avec attention cet intérét prépondérant porté par le Concile aux valeurs humaines et
temporelles ne peut nier d’une part que le motif de cet intérét se trouve dans le caractere pastoral que le
Concile a voulu et dont il a fait en quelque sorte son programme (...). La mentalit¢é moderne, habituée
a juger toutes choses d’apres leur valeur, c’est-a-dire leur utilité, voudra bien admettre que la valeur du
Concile est grande au moins pour ce motif : tout y a été orienté¢ a 1’utilit¢ de "’homme » (Paul VI,
discours de cloture du concile Vatican II, 7 décembre 1965).

« Notre message veut étre tout d’abord une ratification morale et solennelle de cette haute Institution
[’ONU]. Ce message vient de Notre expérience historique. C’est comme “expert en humanité” que
Nous apportons a cette Organisation le suffrage de Nos derniers prédécesseurs, celui de tout
I’épiscopat catholique et le Notre, convaincu comme Nous le sommes que cette Organisation
représente le chemin obligé de la civilisation moderne et de la paix mondiale » (Paul VI, discours a
I’ONU, 4 octobre 1965). |



8 Lettre a nos fréeres prétres Décembre 2025

EXAMEN CRITIQUE DES NOUVEAUX SACREMENTS

L’abbé Claude Barthe s’adonne depuis longtemps a I’étude de la liturgie, la traditionnelle
comme la nouvelle : il a déja consacré cinq ouvrages a la question de la messe. Ici, il innove un peu,
et s’aventure dans un continent moins exploré, celui des sept sacrements (le sacrement de
I’Eucharistie étant traité le plus briévement, car I’auteur renvoie plutot a ses travaux précités).

La premiére partie propose des remarques générales sur la liturgie, et sur les changements
produits par la réforme postconciliaire. Ensuite, I’abbé Barthe passe en revue les sept sacrements,
d’une part selon la célébration traditionnelle, d’autre part selon la célébration nouvelle. Pour cette
derniere, il cite a la fois les formules latines et les formules frangaises approuvées officiellement,
ces dernieres étant souvent beaucoup plus laxistes.

Nous avons la une excellente synthése, qui manifeste clairement le changement (radical, serait-
on tenté de dire) intervenu dans la liturgie apreés 1965 : a de multiples égards, cela donne le vertige.

Tout prétre devrait prendre la peine de parcourir ce livre assez court (cent pages) afin de réfléchir
sérieusement a la qualité des rites qu’il célebre pour la gloire de Dieu et le salut des ames. Il y trou-
vera maticre a des pensées tres salutaires et, pourquoi pas !, a des remises en cause de sa pratique.

Yves Chiron nous propose un travail sur un sujet original, la fagon dont a pu étre menée une vie
religieuse dans les innombrables (et trés divers) camps de prisonniers du Reich allemand durant la
Seconde Guerre mondiale (en se restreignant, toutefois, aux prisonniers frangais). Beaucoup de
témoignages ont été publiés juste apres le conflit, mais ils sont tombés aujourd’hui dans un certain
oubli : Chiron a le mérite de les exhumer et d’en faire la synthése.

La suite des chapitres manifeste la richesse de vie chrétienne qui a pu exister dans ces lieux
plutot sinistres par eux-mémes. Il est ainsi question de la pricre, de la messe, de la confession, des
autres sacrements et cérémonies (baptéme, confirmation, mariage, ordination, extréme-onction,
funérailles). Encore plus étonnant, il a existé des formes de « séminaires » derriére les barbelés, au
sein desquels des séminaristes et des novices religieux poursuivaient leur formation.

Cette situation inédite et, a certains égards, plutdt « baroque », a favorisé¢ chez certains des
évolutions mentales qui ont rejailli apres la guerre dans les divers mouvements qui agitaient alors
I’Eglise : mouvement liturgique, mouvement cecuménique, mouvement biblique, etc.

Pendant I’écriture de ce livre, en particulier, ’auteur affrontait lui-méme une épreuve, celle du
cancer. Il a tenu le journal de ce combat médical et spirituel, et nous le propose sous la forme d’un
opuscule dont le sous-titre est éloquent : « La foi au cceur de la résilience ». [

Claude Barthe, Les sept sacrements d’hier a aujourd ’hui, Contretemps, 2025, 10 euros. Yves Chiron, La liturgie dans les
camps, Cerf, 2025, 27 euros. Yves Chiron, La traversée — Journal de mon cancer, Via Romana, 2025, 10 euros.

[Lettre g meos reres [prétres

Bulletin d’abonnement et de parrainage
Prix au numéro : 3 € ; Abonnement annuel (quatre numéros) : 10 € — pour les prétres : 5 €

Prénom:........... ... ... ... . ... . ... N C . e
AIESSE . o o
CodePostal :......... ... ... ... i, Ville .

(0 Je m’abonne a la lettre ; je verse donc la somme de 10 €
(0 Je parraine . . . . prétre(s) pour I’abonnement annuel ; je verse donc en sus lasommede ............ €

Chéque a ’ordre de « Lettre a nos fréres prétres », et courrier a « LNFP — 11 rue Cluseret, 92280 Suresnes Cedex ».

Nous contacter par courriel : lettreanosfrerespretres@gmail.com
Consulter les anciens numéros : https://laportelatine.org/publications/lettre-a-nos-freres-pretres




