
1 

 

LA SAINTE AMPOULE 
 

N° 290 Janvier-Février 2026 – prix de revient : 0,50 €  

Bulletin du Prieuré Notre-Dame de Fatima 

1, rue de la Victoire – 51360 Val de Vesle – tél. : 03 26 61 70 71 

Etre ou ne pas être 

Une journaliste américaine a demandé au cardinal 

Fernández comment le titre de corédemptrice  pouvait 

être « toujours inopportun », alors qu’il a été utilisé par 

des saints, des docteurs et même par le magistère ordi-

naire. Le prélat a répondu sans sourciller qu’ici 

« toujours » signifie « dorénavant ». Autrement dit : le 

titre de corédemptrice n’est pas toujours inopportun 

dans le passé, mais il l’est toujours pour l’avenir. On est 

donc porté à croire que Marie est co-rédemptrice jusqu’à 

Jean-Paul II, mais qu’elle ne l’est plus désormais. 

 Le cardinal nous rassure en ajou-

tant : « …au sein de votre groupe de priè-

re ou entre amis, vous pouvez utiliser ce 

titre de corédemptrice, mais il ne sera pas 

utilisé officiellement, c’est-à-dire ni dans 

les textes liturgiques ni dans les docu-

ments officiels. » Alors la Vierge Marie 

peut être  corédemptrice officieusement, 

mais pas officiellement. 

 Étrange attitude pour le préfet du Dicastère pour la 

doctrine de la foi de qui nous attendons qu’il nous dise 

si une doctrine est vraie ou si elle fausse et non si elle va 

plaire au monde. Apparemment la vérité n’intéresse 

plus, le souci c’est « l’opportunité », le regard des autres 

sur les vérités de Foi que nous professons. On  est loin 

de saint Paul qui prêche « un Christ crucifié, scandale 

pour les Juifs et folie pour les Gentils » (1 Cor. I, 23). 

La doctrine de l’Église dérange, ce n’est pas nouveau, 

notre Maître a été crucifié pour cela. Cependant il nous 

faut la professer, « Allez donc, enseignez toutes les na-

tions, les baptisant au nom du Père, et du Fils et du 

Saint-Esprit, leur apprenant à garder tout ce que je vous 

ai commandé. » (Matt. XXVIII, 19-20) 

 Une grande part des évêques au deuxième concile 

du Vatican voulait que cette doctrine de Marie coré-

demptrice soit définie par l’Église. Elle était déjà prê-

chée depuis longtemps, c’est certainement ce qui retient 

le cardinal de produire une condamnation. On préfère la 

ruse sournoise, il ne faut plus en parler. Ce dont on ne 

parle plus s’oublie, la corédemption disparaîtra. 

 Et pourtant cette coopération de la Vierge Marie 

semble parfaitement dans l’ordre divin. A Adam Dieu 

donna une aide, Eve. C’est elle qui la première porta la 

main sur le fruit défendu, en mangea et en proposa à son 

époux. Mais ce n’est que lorsqu’Adam en mangea à son 

tour que fut consommé le péché originel. Dieu reprend 

le même schéma pour réparer ce péché. Il crée une nou-

velle Eve, Marie, aide pour le nouvel Adam, Jésus. C’est 

elle qui porte le fruit de vie, qui l’amène dans le monde, 

le présente dans le temple du Seigneur, elle encore qui 

subit la persécution d’Hérode et doit fuir en Égypte, et 

commence son immolation offrant tout avec la perfec-

tion d’une âme qui n’a point besoin d’être 

rachetée puisque par privilège spécial ce 

rachat a été anticipé. Mais c’est quand 

Jésus offre son sacrifice que toute la ré-

demption s’accomplit. Comme le péché 

originel est l’œuvre d’Adam chef de l’hu-

manité, avec la coopération d’Eve, la ré-

demption est l’œuvre du Fils de Dieu fait 

homme avec la coopération de Marie. 

 Nous aussi d’une certaine façon 

nous coopérons à notre rédemption, « ce qui manque 

aux souffrances du Christ, je le complète dans ma chair 

pour Son corps, qui est l’Église. » (Col. I, 24) Non pas 

que les souffrances et l’offrande du Christ soient insuffi-

santes, mais Dieu veut notre participation, notre petite 

goutte d’eau ajoutée à l’océan de sa satisfaction. Mais 

pour nous c’est l’action d’une âme pécheresse qui a be-

soin d’être rachetée, tandis que pour la Vierge Marie 

c’est une âme qui n’a pas besoin d’être rachetée. Si elle 

est bien rachetée par les mérites de Jésus Notre Sauveur 

qui lui sont appliqués de façon anticipée ; au moment où 

la Vierge agit elle n’a pas besoin d’être purifiée et donc 

son offrande prend une toute autre valeur que la nôtre. 

C’est l’offrande d’une âme pure et immaculée, qui n’a 

jamais connu le péché, comme l’âme du Christ. C’est 

pourquoi les théologiens parlent de corédemption. 

 Loin de diminuer la grandeur de Jésus, cela ma-

gnifie la bonté et la sagesse divine : « là où la faute a 

abondé [en Eve], la grâce a surabondé [en Ma-

rie]. » (Rom V, 20) 

 

    Abbé Jérôme Bakhmeteff  



2 

 

La Très sainte Vierge a subi un affront triste-

ment célèbre en cette fin d'année 2025. En effet, le 4 

novembre dernier, le Dicastère pour la Doctrine de la 

Foi a publié une « Note doctrinale sur certains titres 

mariaux qui se réfèrent à la coopération de Marie à 

l’œuvre du salut ». Ce texte enseigne que « l’utilisation 

du titre de “Corédemptrice” pour définir la coopération 

de Marie est toujours inopportune », et qu’une 

« prudence particulière s’impose dans l’application de 

l’expression “Médiatrice” à Marie ». Son titre de 

"Médiatrice de toute grâce" sur les lèvres et dans les 

cœurs de tous les chrétiens jusqu'alors, 

trouve ses racines dogmatiques spiri-

tuelles chez beaucoup de papes et de 

saints Docteurs. Saint Pie X avait sur 

sa table de chevet "Le Traité de la vraie 

dévotion à Marie" pensé et rédigé par 

saint Louis-Marie Grignon de Mont-

fort. 

Prononcer le nom de ce saint 

évoque à notre esprit la dévotion ma-

riale la plus profonde qui soit. Sans conteste il fut l’un 

des grands chantres de Marie. Sa vie et ses livres le 

montrent à l’envie, et l’Eglise a donné son Nihil obstat 

pour le plus grand bonheur des âmes de notre temps. 

 Mais quelle est la spécificité de la dévotion ma-

riale montfortaine ? Deux points peuvent retenir notre 

attention : elle vient se fondre dans l’enseignement mul-

tiséculaire de l’Eglise et sa pratique amène à une coha-

bitation journalière avec Marie. 

 Prier Marie selon Montfort, c’est poursuivre 

en pratique son catéchisme : 

La vie de Saint Louis-Marie est toute empreinte 

de faits extraordinaires et admirables. A lire sa vie, on 

serait tenté de penser que ce Saint, par trop contempla-

tif, ne peut être suivi. La forte senteur surnaturelle dif-

fusée par sa personne introduit dans les esprits qui le 

côtoient de loin, une gêne, voire une certaine peur qui 

pousserait à le fuir. Et pourtant…Si l’on se penche sur 

les missions et les écrits qu’il nous a laissés, force est 

de constater que l’enseignement donné tout au long de 

ses pérégrinations apostoliques garde ce parfum d’équi-

libre propre à celui de l’Eglise. Et c’est davantage la 

mortification de la volonté propre qui se retrouve dans 

ses propos que l’encouragement aux grandes austérités. 

Ses prédications, comme ses livres, s’articulaient autour 

du renouvellement des promesses du Baptême. Pour 

notre saint une seule chose compte : revenir à Jésus 

dans une union toujours plus intime en passant par Ma-

rie. La Sainte Vierge devient le moyen le plus adapté 

pour nous faire quitter le vieil homme et revêtir le nou-

veau. 

 Cet homme nouveau est animé de l’Esprit de la 

Sagesse éternelle. S’en revêtir constitue l’union à la Sa-

gesse éternelle d’où le premier livre du saint : L’amour 

de la Sagesse éternelle.  

Or cette union est le but de toute la vie du catho-

lique. En cela, il est le fidèle enfant de notre Sainte Mè-

re l’Eglise. Pour parvenir à cette union il propose la dé-

votion vraie à Marie.  

Décrite dans son Traité de la vraie dévotion à 

Marie, la vraie piété mariale constitue le chemin rapide 

et efficace pour atteindre Jésus. Très concret, le Saint 

propose une consécration de l’âme à la Sagesse éternel-

le par les mains de Marie. 

N’est-ce pas la reproduction du Baptême suivi 

de la consécration à Marie réalisée par l’enfant de quel-

ques jours ? Une objection surgira 

peut-être : à quoi cela sert-il de recom-

mencer ? 

 La dévotion montfortaine ou 

la cohabitation avec Marie : 

Le bébé au moment de son baptême 

n’a pas la conscience de l’implication 

de son engagement. Il est devenu en-

fant de Marie sans doute, mais ce n’est 

que plus tard qu’il se rendra compte 

du bonheur et des devoirs qu’engendre cette double fi-

liation. Saint Louis-Marie de Montfort offre aux catho-

liques de se consacrer à Jésus par les mains de Marie 

pour vivre davantage cette première donation. Dans la 

vie quotidienne, cette consécration se traduira par une 

amitié douce et forte envers notre Mère du Ciel. Com-

ment ? Par des marques de dévotion vraies et régulières 

comme le chapelet tous les jours, l’offrande de toutes 

ses actions à Marie, leur réalisation avec elle, en elle et 

par elle. L’amour de l’âme envers sa Reine devient si 

puissant que la Sainte Vierge lui devient omniprésente. 

Ses pensées s’échappent fréquemment du monde pour 

s’élever vers la bien-aimée. Les souffrances et les croix 

de tous les jours sont vécues avec Marie souffrante au 

pied de la Croix. Car saint Louis-Marie précise bien que 

cette dévotion ne supprime pas les croix. Cependant 

cette présence de la Sainte Vierge donne le courage et 

la joie de les supporter avec mérite. Les joies simples 

du quotidien trouvent leur plénitude et leur équilibre 

dans l’union à celles de Marie au Ciel. 

 Cette manière de vivre correspond à la pensée 

montfortaine. Reprise chaque matin, la consécration 

donne l’enthousiasme et la volonté nécessaire pour de-

venir toujours plus uni à Jésus-Christ. 

 Les malheurs de notre temps, ce coup de Rome 

porté contre l'honneur de Marie, poussent à la crainte et 

au désespoir. La conservation de la joie vraie et pure 

réside dans l’attache forte à notre Mère du Ciel. Marie 

est « la Mère du bel Amour, de la crainte et de la sainte 

Espérance ». Saint Louis-Marie nous la propose tout 

spécialement pour ces moments difficiles que nous vi-

vons. Il faut vouloir la faire notre Médiatrice quotidien-

ne, car elle nous l’a assuré : « A la fin mon Cœur imma-

culé triomphera » ! 

Abbé Mathieu de Beaunay 

En l'honneur de Marie, Médiatrice de toute grâce ! 



3 

 

 Le Christ est médiateur entre Dieu et les hom-
mes. Cet office de médiateur consiste à unir les deux 
parties entre lesquels il est placé. Pour cela, le média-
teur a besoin d’avoir une certaine union avec les deux 
parties, mais aussi d’être distinct de l’une et de l’au-
tre. 

 Le médiateur exerce son office en transmettant à 
une partie ce qui appartient à l’autre : d’où la médiation 
ascendante, i.e. des hommes à Dieu, et la médiation des-
cendante, de Dieu aux hommes. Il appartient au Christ, 
l’homme-Dieu, d’être médiateur entre Dieu et les hom-
mes, mais il peut y avoir des médiateurs secondaires au-
près de lui : 

– soit de manière dispositive, en préparant et aidant les 
hommes à recourir au Christ ; 

– soit de manière ministérielle comme instrument de la 
communication de ce qui vient de Dieu : c’est la défini-
tion même du prêtre. 

 Le Magistère, les Pères et les docteurs attestent 
le fait de la médiation 

 À ce propos, Léon XIII écrit dans l’encyclique Oc-
tobri mense : « Rien ne nous est accordé que par Marie, 
Dieu l’ayant disposé ainsi. » 

 Saint Pie X, dit de Marie dans Ad diem illum qu’el-
le est « auprès de son Fils unique la très puissante média-
trice et avocate du monde entier », qui reprend la bulle 
Ineffabilis de Pie IX pour la proclamation de l’Immacu-
lée conception de la Très Sainte Vierge. 

 Enfin Benoît XV a institué en 1921 la fête de Ma-
rie médiatrice de toutes grâces. 

 De nombreux Pères de l’Église évoquent cette mé-
diation de la Mère de Dieu. 

 Saint Grégoire de Nazianze († 390) dit : « On sait 
que la grâce divine nous vient par votre intermédiaire. » 

 Saint Éphrem († 373), grand docteur marial la 
loue : « Salut, Médiatrice excellente entre Dieu et les 
hommes. » 

 Saint Venance Fortunat († 609), dit dans l’Ave ma-
ris Stella : « Demandez pour nous toutes les grâces. » 

 Saint Modeste de Jérusalem († 634), à son tour 
déclare : « Les dons célestes sont distribués par elle au 
genre humain. » 

 Saint Germain de Constantinople († 733) : « Elle a 

été médiatrice d’abord par son enfantement surnaturel, et 
elle l’est maintenant par l’intervention de sa maternelle 
protection. » 

 Les docteurs médiévaux enseignent aussi cette vé-
rité : saint Bernard, saint Albert le Grand, saint Bonaven-
ture et d’autres. Ils utilisent les images de l’aqueduc et 
du cou, Jésus étant la tête de l’Église. Toute grâce passe 
par Marie. Saint Bonaventure précise que Marie commu-
nique la grâce, « non par mode de principe, mais par mo-
de de mérite », « non par infusion, mais par impétra-
tion ». 

 Saint Robert Bellarmin et saint François de Sales 
soutiendront la médiation de Marie contre les protes-
tants. Et jusqu’au XXe siècle, c’est l’avis unanime des 
papes, des évêques, des théologiens et des prédicateurs. 
Entre les deux guerres, le cardinal Mercier lance une pé-
tition signée par plus de 500 prélats pour demander à Ro-
me la définition solennelle de la médiation de Marie. 

 La théologie montre la possibilité de cette mé-
diation 

 La Mère de Dieu est unie à Dieu par sa maternité 
divine même, par les affinités qui en découlent, et par sa 
sainteté qui fait qu’en elle, rien ne déplaît à Dieu. Elle 
est par ailleurs unie aux hommes par sa nature humaine, 
et elle aussi rachetée comme eux, même si c’est d’une 
manière très particulière. 

 Mais il faut ajouter que Marie se distingue de Dieu 
en qualité de créature, de même qu’elle se distingue des 
hommes par sa sainteté éminente et sa place singulière 
dans la Rédemption, puisqu’elle a participé à l’acte ré-
dempteur avec son divin Fils. 

 Enfin, elle est désormais dans l’état de bienheureu-
se, au Ciel, ce qui la distingue des hommes qui pérégri-
nent ici-bas, ceux que l’on nomme les “viateurs” – de 
via, le chemin. 

 La possibilité que Marie soit médiatrice secondaire 
entre Dieu et les hommes, est ainsi établie. 

 Il est convenable que Marie soit médiatrice 

 Mais il faut aller plus loin et montrer que cela 
convient, autrement dit que le plan de Dieu en tire une 
harmonie particulière. 

 Cette convenance se tire d’abord de l’image révé-
lée de nouvelle Ève appliquée à Marie : c’est par Ève 
que le péché a été transmis à toute l’humanité, et l’ordre 
de la réparation est parallèle à l’ordre de la chute. C’est 
par Marie que le rédempteur et le médiateur a été donné 
à toute l’humanité, 

 De plus la Vierge Marie a mérité ces grâces, il 
convient donc qu’elle les distribue. Les arguments des 
Pères et des théologiens exposent divers arguments de 
cette convenance. 

 Notamment parce que sa médiation est le prolon-
gement naturel de sa corédemption. La Vierge n’est pas 
seulement un instrument utilisé par le Verbe pour se don-
ner un corps humain. La coopération de Marie est beau-
coup plus profonde. Son Fiat a été prononcé en pleine 
connaissance de cause, et sa compassion a été une union 

 La médiation de toute grâce de la Mère de Dieu 



4 

 

 

morale dont le mérite et la satisfaction ont, par disposi-
tion divine et du fait de la charité unique de Marie, une 
portée universelle. 

 C’est pourquoi, celle qui a une telle part dans le 
commencement et le sommet de cette œuvre ne peut être 
tenue à l’écart de sa consommation, i.e. l’application des 
mérites aux âmes, la Rédemption subjective, puis leur 
gloire au Ciel. Cette œuvre est une médiation : donner 
aux hommes ce qui vient de Dieu. 

 Comment la médiation de Marie s’exerce-t-
elle ? 

 Durant sa vie terrestre : par sa prière, sa compas-
sion et ses mérites de corédemptrice. Après l’Assomp-
tion, elle coopère à la rédemption subjective. 

– À la médiation ascendante, car la Vierge Marie pré-
sente les prières des hommes à Dieu, les appuie et les 
fait aboutir : « les vœux qui seraient accueillis avec 
moins de faveur de la part de gens indignes [sont] grâce 
à la recommandation de sa très sainte Mère, reçus par 
Dieu avec la plus grande faveur et exaucés ». (Léon 
XIII, Octobri mense, 22 septembre 1891) 

De plus sa sollicitude tend à rendre meilleurs les hom-
mes, pour que leurs prières soient plus agréables à Dieu. 
Il faut ajouter que la Mère de Dieu présente également 
les mérites des hommes à son Fils. Enfin et surtout, elle 
s’unit au sacrifice de la Messe. 

– À la médiation descendante, car Marie participe à la 
distribution des grâces, même celles méritées par les 
autres saints, comme ministre, dispensatrice, distributri-
ce, trésorière. 

 Il faut remarquer que cela concerne toutes les grâ-
ces (Léon XIII, Benoît XV, Pie XI, Pie XII). Cela a 
commencé lorsque, déjà Mère de Dieu, Marie a eu 
connaissance des besoins spirituels des âmes. Quant aux 
grâces sacramentelles, on considère que Marie dispose 
les âmes à les recevoir – la conversion des pécheurs les 
conduits à la confession par exemple. Cette distribution 
s’applique à toutes les âmes, même celles du Purgatoire, 
comme l’enseignent saint Pierre Damien ou saint Al-
phonse de Liguori. 

Marie intercède également pour les hommes, d’une ma-
nière universelle et toute-puissante. Toute grâce nous est 
accordée par l’intercession de la Vierge. 

 La corédemption étant secondaire par rapport au 
Christ, la médiation de Marie est une médiation subor-
donnée et non nécessaire par rapport à l’office de média-
teur de Jésus-Christ. La Mère de Dieu ne produit certes 
pas la grâce, mais elle la confère aux hommes comme 
cause. 

 La médiation de toutes grâces est une vérité cer-
taine qui fait partie de la doctrine catholique ; elle est 
même “définissable” (c’est-à-dire susceptible d’être pro-
clamée comme un dogme catholique), car elle est impli-
citement révélée dans les titres donnés traditionnelle-
ment à la Vierge. De plus, les Pères et les docteurs, la 
liturgie et les papes, l’enseignent habituellement, de sor-
te que l’on peut affirmer que cette vérité a été crue par-
tout, toujours et par tous. 

Abbé Arnaud Sélégny 



5 

 

Chronique du Prieuré 

 Avec les fêtes qui ouvrent le mois de novembre, vous êtes nombreux à tenter d’obtenir les indulgences pléniè-

res pour les âmes du Purgatoire par la visite des cimetières.  

 Au prieuré, les travaux ou pré-

paratifs du déménagement pendant la 

présence des ouvriers continuent dans 

un rythme soutenu. 

 Le samedi 29 à l'Ecole Saint-Rémi, monsieur 

l'abbé Sélégny prêche une récollection sur l'essentiel 

de notre vie ici-bas : la vie théologale. Le but étant, 

bien sûr, d'ouvrir les âmes au grand mystère de Noël.  

 Le vendredi 21 à l'Ecole Saint-Rémi, les 

Mères et les élèves offrent un joli spectacle en 

l'honneur de sainte Cécile. Par la suite sont propo-

sés un marché de Noël ainsi qu'une collation sym-

pathique. Les objets réalisés par les sœurs et les 

mamans de l'école font l'admiration de tous. Bilan 

de la journée : c'est une réussite ! Aussi une pensée 

jaillit de tous les cœurs conquis : quel bonheur 

d'avoir cette école de religieuses pour nos enfants ! 



6 

 
 Le soir, au prieuré, le Cercle Saint-Remi se 

réunit pour suivre une conférence-diaporama sur le 

Chinois et sa langue. D'emblée le conférencier, Mon-

sieur Allard, conquiert son public par une interaction 

bienvenue et simple, ainsi que par une quantité de 

souvenirs variés rapportés du pays . L'attention est là, 

l'ambiance est chaleureuse avec le feu qui crépite 

dans l'insert. Le dimanche 24, les Troyens se retrou-

vent autour d'une table pour suivre le diaporama déjà 

présenté la veille. L'ambiance est identique dans sa 

simplicité et sa bonne humeur !  

 Le samedi 14 à Charleville, 

quelques fidèles pleins d'entrain se 

retrouvent pour le grand ménage de 

la chapelle. C'est l'occasion de faire 

connaissance avec la "tomme arden-

naise" délicieuse ! 

 Durant la semaine du 24 novembre, l'abbé de Beaunay s'absente pour aller suivre une session de Théologie 

sur la manière de bien prêcher. Hum, à vous, chers fidèles, de dire si cela a porté des fruits…! 

 Courant décembre, l'habitude est prise mainte-

nant, les sœurs de l'école proposent leur marché de 

Noël dans nos différentes chapelles. C'est toujours un 

plaisir de les accueillir en reconnaissance pour le travail 

fourni auprès des familles. 



7 

 

 Le soir, les fidèles des diver-

ses chapelles se réunissent autour 

de leur prieur pour fêter l'Immacu-

lée dans les rues de Reims. Le 

temps clément encourage adultes 

et enfants. Chacun est heureux de 

louer par des cantiques notre Mère 

bénie trônant sur sa calèche joli-

ment décorée. Un cortège de peti-

tes filles costumées entoure le 

brancard et une escouade de céro-

féraires prévient les pas de la Rei-

 Le samedi 21, le Cercle Saint-Rémi se rend à Reims vers 15h à 

la Patinoire Albert Ier. Il envahit la piste... Il faut croire que l'ambian-

ce est bonne car il quitte les lieux à 18h seulement, et encore poussé 

par les employés qui veulent fermer…! La soirée commence avec 

une flute de champagne au chalet "Révolte", logé au milieu du Mar-

ché de Noël, et elle s'achève autour d'un bon repas dans un petit rou-

tier Place d'Erlon.  

  Les vacances de Noël ont commencé. Pour beaucoup, c'est le 

moment des retrouvailles en famille en divers coins de France. Pen-

dant ce temps, vos prêtres visitent des confrères ou des familles, par-

ticipant ainsi à la joie de tous en ce temps de Noël si agréable et 

joyeux !  

 Le lundi 8, les Mères et les élèves de l'Ecole Saint-Remi partent en pèlerinage de fin de trimestre. Le temps 

est en accord avec la bonne ambiance de la petite troupe !  

ne en cette nuit étoilée. Une double 

ligne de torches forme la haie d'hon-

neur suivant le brancard illuminé. 

 Comme l'an passé, la proces-

sion achève sa marche au pied de 

la cathédrale et se disperse pour 

laisser la place à un vin chaud 

bienvenu en ce début de soirée ! 



8 

 

Intentions Croisades 

Croisade 

Eucharistique 

 

 

 

 

 

 

 

 

Croisade 

du Rosaire 

 

Janvier :  Pour les missionnaires de la 

Fraternité  

 

 

Février : Pour les catholiques qui ne 

vont plus à la messe  

 

Janvier : pour les missionnaires et les 
pays de mission 

Février : en réparation du découron-
nement de la Sainte Vierge par le tex-

te de Rome du 4 novembre 2025 

Tous les vendredis : la conversion des 

musulmans 

Informations 

Prieuré : 03 26 61 70 71 

 51p.valdevesle@fsspx.fr 

Abbé Bakhmeteff : 06 99 45 09 32 

 j.bakhmeteff@fsspx.email 

Abbé de Beaunay : m.debeaunay@fsspx.email 

Messes dominicales 

 & Jours de fêtes d’obligation  

Reims (51) 
Eglise 

Notre Dame de France 

8, rue Edmé Moreau 

  

Confessions : 9h15 

Messe : 10h00 

(11h15 en juillet et  
août) 

Charleville (08) 
chapelle Saint-Walfroy 

20, rue de Clèves 

(03 26 61  70 71) 

 

Confessions : 9h30 

Messe : 10h00 

(8h45 en juillet et  
août) 

Troyes (10) 
Chapelle Saint-Bernard 

28, rue des Prés l’Evêque 

 

Confessions : 17h30 

Messe : 18h00 

Saint Quentin (02) 
Chapelle 

de l’Immaculée Conception 

38, rue des Patriotes 

 

Confessions : 10h30 

Messe : 11h00 

Le Hérie la Viéville 
(02) 

Cours  

Notre-Dame des Victoires  

 

Confessions : 8h00 

Messe : 8h30 

Messes en Semaine hors vacances 

 LUN. MAR. MER. JEU. VEN. SAM. 

Reims  

Confessions : 

18h00 

Messe : 18h30 

 

Salut du TSS : 

18h00 

Messe : 18h30 

Confessions : 

18h00 

Messe : 18h30 

Confessions : 

10h30 

Messe : 11h00 

Val-de-Vesle   
Messe : 

7h15 
   

Prunay 
Messe : 

7h20 

Messe : 

7h20 

Messe : 

11h15 

Messe : 

7h20 

Messe : 

8h45 
 

Attention : Ces horaires étant soumis à de possibles variations, il est préférable de consulter les annonces de la semaine ou 
de se renseigner par téléphone au 03 26 61 70 71. Merci de votre compréhension. 

Quelques dates à retenir 

Samedi 11 janvier :  assemblée générale de l’Association Saint-Bernard, à Troyes. 

Dimanche 18 janvier : confirmations à Reims par Monseigneur de Galarreta à 16h00. 

Samedi 31 janvier :  réunion du Cercle Saint-Rémi au prieuré, conférence sur la fin de vie. 

Dimanche 8 février : engagement dans le Tiers-Ordre de la Fraternité à Charleville. 

Mercredi 18 février :  Mercredi des Cendres, jeûne et abstinence obligatoire. 

Samedi 21 février :  réunion du Cercle MCF. 

Samedi 28 février :  sortie du Cercle Saint-Rémi. 


