FRATERNITE SACERDOTALE-SAINT-PIE X

SAINT-JOSEPH-DES-CARMES
1290~ MONTREALDE-LAUDE

TELEPHONE : 04 68 76 25 40

ou

Le 2igne A Dieu

i

Février 2026

Iéditorial : La richesse de I’instant présent

« Celui-ci est mon Fils bien-
aimeé, en qui j’ai mis toutes mes
complaisances, écoutez-
le » (Matt. XVII, 5). Voici les

seules paroles par lesquelles le

Pére céleste s’adresse directement aux
Apotres — et a nous a travers eux — et qui
C’est
dans linstant présent que nous pouvons

nous exhorte a «écouter» Jésus.
« écouter » Jésus ; par cet instant présent
nous rejoignons l'unique instant de l'éter-
nité divine, le Nunc stans (« le maintenant
qui demeure ») selon l’expression forte et
ramassée de saint Thomas. Cet instant qui
demeure éternellement est I’Acte Pur de
Dieu qui est, en toute la puissance, la sa-
gesse, 'amour de son Etre.

I vy a une facon trés
« d’écouter Jésus » dans nos journeées, de

fructueuse

rejoindre l’éternité de Dieu et ainsi de
sanctifier linstant présent, c’est la docilitée
aux inspirations du Saint-Esprit. Ce qui
nous permet cette docilité sont les dons du
Saint-Esprit, infusés en notre ame au bap-
téme et a la confirmation. Les dons du

Par M. ['abbé 1 ouis-Edonard Mengniot

Saint-Esprit sont des habitudes infuses
permanentes qui se trouvent en toute ame
juste pour qu’elle recoive promptement et
du Saint-
Esprit. L’inspiration spéciale a laquelle les

docilement les inspirations
dons nous rendent dociles est différente de
la grace actuelle commune qui nous porte
a lexercice des vertus. Sous la grace ac-
tuelle commune, nous délibérons, nous
raisonnons, puis nous nous portons nous-
méme a un acte de vertu, par exemple pour
aller a la messe ou dire le rosaire a I’heure
habituelle. Au contraire, sous une inspira-
tion spéciale du Saint-Esprit, nous
sommes portés a bien agir ; par exemple au
cours d’une tache ménagere, a prier pour
obtenir la force de bien l’accomplir ; ou
bien au bureau, a prier pour obtenir la lu-
miere afin de discerner la bonne décision a
prendre.

Pour entendre la voix du Saint-Esprit, le
recueillement, le détachement du monde et
de soi-méme sont nécessaires, la garde du
ceeur, la mortification de la volonté propre

et du jugement propre. Si la voix des affec-



Le Seignadou - février 2026

tions trop humaines trouble notre ame,
si les images et le bruit des écrans nous
obnubilent, nous ne pouvons entendre la
voix du Maitre intérieur. C’est pourquoi
le Seigneur laboure si profondément par-
fois notre sensibilité, la crucifie en
quelque sorte, pour qu’elle finisse par se
taire ou soit pleinement soumise a la vo-
lonté animée par la charité. Si nous
sommes habituellement préoccupés de
que
nous écouterons, ou une voix plus per-
fide, plus dangereuse et qui cherche a
C’est Notre-

Seigneur nous invite a mourir a nous-

nous-mémes, c’est nous-mémes

nous eégarer. pourquoi
mémes comme le grain de froment tombé
en terre.

Mais la voix du Saint-Esprit reste
Notre-

Seigneur (Jean III, 8): « Le vent souffle

mystérieuse. Comme le dit
ou il veut et tu entends sa voix ; mais tu
ne sais d’ou il vient, ni ou il va ; ainsi en
est-il de quiconque est né de I'Esprit ».
Ces paroles mystérieuses nous invitent a
la prudence et la réserve dans nos juge-
ments sur le prochain, attentifs aux at-
traits que le Seigneur a mis en nous et
qui sont comme le germe encore confus
d’'un avenir connu pour nous de la seule
Providence divine. Ce sont des attraits
vers la priére silencieuse, vers le renon-
cement et la pauvreté, vers 'abnégation

de soi au service du prochain. La voix du
Saint-Esprit commence donc par une lu-
miére douce et diffuse, un instinct suffi-
samment déterminé pour agir dans son
sens, une illumination qui garde malgré
tout une part d’obscurité.

Pour nous disposer a cette docilité, il
faut tout d’abord obéir fidélement aux
volontés de Dieu que nous connaissons
déja, par les préceptes et les conseils
conformes a notre vocation, les obliga-
tions quotidiennes inhérentes a notre de-
voir d’état. Ensuite renouveler souvent la
résolution de suivre en tout la volonté de
Dieu, loin du caprice de l'instant présent.
Ce bon propos ainsi renouvelé attire sur
nous de nouvelles graces. Enfin, deman-
der sans cesse la lumiére et la force du
Saint-Esprit pour accomplir avec persé-
vérance les volontés de Dieu : « Ma nour-
riture est de faire la volonté de mon
Pére » (Jean IV, 34).

Si nous persévérons dans ’humilité et
la conformité a la volonté de Dieu, cet
instinct des dons du Saint-Esprit mani-
feste assez clairement a notre conscience
son origine divine, tout en restant mysteé-
rieux. Ces lumieéres sont comme des
étoiles qui éclairent la nuit de notre péle-
rinage terrestre vers l’éternité. La nuit
obscure d’ici-bas deviendra lumineuse
comme l'aurore de la vie du ciel.




Le Seignadou - février 2026

Vivre dans le présent de Dieu

« N'ayez donc pas de souci
du lendemain, le lendemain
aura souci de lui-méme. A
chaque jour suffit sa
peine. » (Mat. VI, 34). Ces
paroles sont bien connues.

Ce qui l’est moins, c’est qu’elles sont de
Notre-Seigneur Jésus-Christ. Et malheu-
reusement, elles ne sont pas les mieux
comprises. Est-ce la une sentence de la
philosophie épicurienne, ou au contraire
est-ce une maxime de I'Evangile ? Jésus
veut-il par la inciter ses disciples a une
vie insouciante ? Oublie-t-il la nécessité
dun minimum de prévoyance? Le
paradoxe est renforcé quand on sait que
c’est le méme Dieu qui nous enseigne a
agir avec sagesse et a organiser notre vie
pour ne pas étre pris au dépourvu :
« C’est pourquoi, vous aussi, soyez préts,
car le Fils de 'homme viendra a ’heure
que vous ne savez pas. » (Mat. XXIV, 44).
Christ
lanxiété

condamne
qui
immobilisent. De l’autre, il encourage la

Dun coté, le

I'inquiétude et stériles
prévoyance prudente et la vigilance a
vivre sous le regard de Dieu. Alors, faut-
il vivre dans linsouciance du moment
présent ; ou bien faut-il vivre dans la
vigilance de tous les instants ?

Vivre dans le présent de Dieu

La vraie vie est dans le présent. C’est
la raison pour laquelle il faut vivre au
jour le jour, comme nous le recommande
Notre-Seigneur.

Le premier motif a cela est l'existence
de Dieu. Qu’est-ce a dire ? Dieu existe,
qu’il
considérer avec attention, c’est que cette

certes. Mais ce convient de
existence prend place dans un éternel

présent. Car contrairement a sa création,

Par M. l'abbé Frangois Delmotte

Dieu n'est pas dans le temps. Il est dans

l’éternité. Et c'est dans cet éternel
présent qu'il pense a nous et qu'il nous
crée a chaque instant, nous maintenant
ainsi en vie.

Il nous faut alors poser un acte de foi
dans cette création de Dieu, création non
pas seulement d’'un instant, autrefois ;
mais de chaque instant, de tous les
jours. La foi nous fait reconnaitre et
aimer cette dépendance continuelle que
nous avons par rapport a Dieu. Point
n’est besoin de penser au passé et au
futur qui n'existe pas ou n'existe plus. Il
faut penser a Dieu dans ce moment
présent qui nous fait vivre avec lui.

A ce moment-la, I'ame de foi peut
comprendre le précepte de la vigilance.

« Veillez et priez » nous répéte sans cesse



Le Seignadou - février 2026

Agonie de Jésus, Giovanni Bellini, vers 1460

XXVI,

41). La
vigilance doit se porter sur le fait d’étre

Notre-Seigneur (Mat.
uni a Dieu dans le moment présent.
C’est ainsi que nous réussirons a ne pas
laisser égarer nos pensées dans le passé
ou dans le futur, ni laisser égarer notre
ceeur dans des anxiétés, des peurs, de
vains projets ou de futiles imaginations.
La vertu de foi nous permet de toujours
découvrir le visage du Christ et de nous
unir a lui, peu importent les événements
sous lesquels il apparait.

Vivre dans le présent avec Dieu
notre Pére

Un autre motif nous convainc de vivre
dans le moment présent avec Dieu : il est
notre Pére.

Sans cesse il le répéte dans 1'Evangile
et notamment dans le sermon sur la
Montagne : « Vous n’avez qu'un seul Pére
qui est dans les Cieux.» (Mat. XXIII, 9).
Si Dieu est notre Pére alors il pense a
I1 veille sur

nous. Il est Providence.

chacun de nos besoins: «Ne vous
inquiétez pas, pour votre vie, de ce que
vous mangerez, ni pour votre corps, de
ce dont vous serez vétus. La vie n’est-elle
pas plus que la nourriture, et le corps
plus que le vétement ? Regardez Iles
oiseaux du ciel : ils ne sément ni ne
moissonnent, et ils n’amassent pas dans

des greniers ; et votre Pére céleste les

nourrit. N’€tes-vous pas beaucoup plus
qu’eux ? Qui de vous, en se tourmentant,
peut ajouter une coudée a sa taille ? Et
au sujet du vétement, pourquoi vous
inquiéter ? Considérez comment
croissent les lis des champs
travaillent ni ne filent. Cependant je vous
dis que Salomon lui-méme dans toute sa

gloire n’a pas été vétu comme l'un

ils ne

d’eux. Mais si Dieu revét ainsi I’herbe des
champs, qui existe aujourd’hui, et qui
demain sera jetée dans le four, combien
plus vous-mémes, hommes de peu de
foi ! Ne vous inquiétez donc pas, en
disant : que mangerons-nous, ou que
quoi
couvrirons-nous ? Car ce sont les paiens
qui se préoccupent de toutes ces choses ;
mais votre Pére sait que vous avez besoin

de tout cela. » (Mat. VI, 25-32).

boirons-nous, ou de nous

Cette Providence divine veille sur
nous, non pas de manieére générale et
lointaine, mais bien plutét instant apreés

Le retour du fils prodigue, Rembrandt, vers 1668



Le Seignadou - février 2026

instant. Aprés ’'admiration et 'amour de
Dieu que cette bonté éveille en l’ame,
c’est
d'espérance qui
chrétien. Elle nous fait nous appuyer

surtout un immense acte

doit jaillir du coeur

uniquement sur la grace de Dieu et sur
sa bienfaisance nous. On
comprend alors linébranlable confiance

en Dieu qui habite les ames fideles.

€nvers

Méme au coeur de nos pires difficultés, le
Bon Dieu ne nous abandonnera jamais.
Cela nous encourage a étre actif: la
confiance en Dieu n’est pas de la
passivité, de l'insouciance. Elle nous fait
étre pleinement actif et responsable de
nos actes, les remettant, les confiant a
Dieu.

Vivre dans le présent de la grace

La grace sanctifiante est le troisiéme
motif pour lequel il nous faut vivre en
présence de Dieu.

En effet, c’est toute la Sainte Trinité
qui, par la grace, habite réellement dans
notre ame. Dieu nous rend ainsi
« participants de sa divinité » selon le
mot de saint Pierre (2 Pi. I, 4). Dés lors,
depuis le baptéme, et tant que nous
vivons en état de grace, c’est-a-dire tant
que nous n’avons pas perdu ce don divin
par le péché mortel, les Trois Personnes
divines, le Pére, le Fils et le Saint-Esprit,
habitent réellement dans notre ame. Et
« si Dieu est pour nous, qui sera contre
nous ? » (Rom. VIII, 31).

Cette grande et magnifique vérité de
notre foi est a méditer et a garder
constamment a lesprit. Ce n’est plus
nous seulement qui vivons, mais c’est le
Christ en nous. Nécessairement, notre
ame sera portée a poser un acte de
charité, cet amour surnaturel qui nous
fait aimer Dieu. Et, la encore, il nous

faut étre attentifs : un acte d'amour ne

se porte jamais que sur une reéalité
présente. Méme si 'objet de notre amour
est passé, nous continuons a l'aimer
parce qu’il est présent en nous, par son
image ou son souvenir. C'est ici la raison
supréme pour laquelle il faut vivre avec
présent :
pouvoir étre uni a lui par la foi et 'aimer
en réalité. « Je t'aime » ne se dit qu’a la

Dieu dans linstant pour

personne que l'on a devant nous et il ne
se dit qu’au présent...

Tér Résti/irr"éctic')n, Piero del/é Francesca,' 1463-1 465. )

De plus, cette présence divine est
aussi pour nous l'occasion de poser un
acte de charité envers le prochain. En
effet, on ne peut aimer réellement le
prochain - lui venir en aide par la
miséricorde, ou le supporter par la
patience - que dans le moment présent,
sans nous souvenir de ce qui a pu
arriver dans le passé, ni non plus en
enjambant ce qui pourra arriver dans le

futur.

L'instant présent est le point de
contact avec la volonté de Dieu, c'est le
moment ou elle se manifeste. Cet instant
est aussi celui ou l'on trouve la présence



Le Seignadou - février 2026

de Dieu : nous sommes la ou il nous veut
et nous attend. L’ame domine alors les
choses, avec une souveraine indifférence
de jugement, indifférence au sens positif
du terme : ce ne sont pas les événements
qui dictent ma vie, mais ma charité qui
en tire parti pour toujours croitre. C’est
la étre réellement attaché a la volonté de
détaché de

La suite de ces moments

Dieu et notre volonté

défaillante.

offerts a Dieu constitue un instant
perpétuel, et déja il figure I'éternité.
Sainte Thérése de I'Enfant-désus le
disait : « Tu le sais, 6 mon Dieu ! Pour
t'aimer sur la terre, je n'ai rien
qu'ayjourd'hui. » En définitive, n’est-ce
pas la meilleure facon de reéaliser le
commandement : « Demeurez dans mon

amour » (Jn XV,9) ?

Ni illusion, ni dispersion : comment faire pour vivre de la présence de Dieu ?

Une disposition fondamentale : re-
cevoir

Le moment présent est un moment du
temps. Or le temps nous est donné, non
pas en gros, dune seule fois, mais au
compte-goutte, a chaque instant. Com-
ment alors vivre le moment présent en
pensant a Dieu ?

D'abord et avant tout, en le recevant
comme un don de Dieu. Il nous faut
donc le recueillir, le recevoir, comme un
don et vouloir avec sérénité 'action qui y
est attachée, sans étre passif, sans subir
notre vie. Notre ame peut alors plus faci-
lement offrir a Dieu les actions posées,
par un acte volontaire de charité. Elle
doit d’abord étre réceptive, avant que de
se lancer dans de multiples activités. Si

Par M. I'abbé Frangois Delpotte

notre esprit est préoccupé par quantités
d'autres choses, des jugements, des ru-

minations, des maniéres de penser plus
ou moins déficientes, etc. il ne peut pas
étre dans l'attitude de celui qui recoit,
qui accueille. Les retours continuels sur
le passé, le fait de ne pas abandonner
certaines choses, les projections sans fin
sur l'avenir, la peur de ce qui peut arri-
ver dans le futur, tout cela épuise
l'homme. Le Bon Dieu nous donne la vie
au présent, et ce n’est pas pour nous
épuiser. Il nous faut donc savoir accueil-
lir ce moment présent, avec humilité et
gratitude.

On remarquera avec justesse que c’est
le sens de la priere de ’Evangile et de
I’Eglise. Dans la priére du Pater, Notre-
Seigneur nous apprend a demander



Le Seignadou - février 2026

« notre pain quotidien. » Et de son coté,
I’Eglise nous enseigne a prier la Vierge
Marie « maintenant », car tel est bien le
terme utilisé dans la priére de I’Ave Ma-
ria. Notre ame s’éléve vers elle, « nunc »,
c’est-a-dire a chacun des instants qui
composent notre vie. De plus, la liturgie
démontre a 'envie cette attention au mo-
ment présent. C'est ce qui explique le
grand nombre de fois ou I’Eglise écrit
« hodie » dans ses priéres. Et c'est aussi
la raison pour laquelle elle célébre tous
les jours la sainte messe de la méme
maniere, sans étre attiédie par la routine
ou la monotonie.

Il convient également de se rappeler
que le péché originel a dispersé notre
ame, il en a désordonné les facultés. Elle
est alors désunifiée et il lui faut du
temps pour se réordonner vers Dieu. Ce-
la, elle ne peut le faire sans la grace de
Dieu, obtenue par le baptéme et les
autres sacrements. Et sans la priére. On
peut donc multiplier dans la journée de
simples et ferventes invocations. Elles
sont le moyen concret de vivre sous le
regard de Dieu. Elles nous aident a pen-
ser a lui et a garder cette disposition de
recueillir le temps qu’il nous donne et de
nous en servir pour accomplir sa sainte
volonté. Ces courtes priéres sont comme
des traits d’amour lancés vers le Ciel.
Elles n'interrompent pas notre travail,
mais elles transforment 1l'intention de ce-
Elles
l'intervalle entre une tache et une autre,

lui-ci. permettent de combler
entre un mot et un silence.

On peut les choisir et les varier selon
l'attitude spirituelle que l'on souhaite
l'amour, l'adoration, la con-
fiance. Pour s'unir a la volonté de Dieu a
chaque instant, on peut répéter : « Jé-
sus, je t'aime ! » (invocation favorite de

sainte Thérése de 1I'Enfant-désus), ou «

entretenir :

Le Pater Noster, James Tissot, entre 1886 et 1894.

Mon Dieu et mon Tout ! » (saint Francois
d'Assise).
d’'une peur ou d'un imprévu : « Jésus,

En face d'une inquiétude,
j'ai confiance en vous ! » ou « Seigneur,
que votre volonté soit faite. » Pour sanc-
tifier le travail ou une action qui débute,
on peut dire : « Tout pour la plus grande
gloire de Dieu ! » (saint Ignace de Loyo-
la), ou plus simplement : « Pour Vous,
Jésus. ». Il est facile d'insérer ces invoca-
tions dans les moments de transition ou
d'effort. Au début d'une tache, ou avant
de prendre le téléphone, de commencer
un rapport, ou de faire la vaisselle, on
offre ce travail a Dieu notre Pére : « Pour
l'amour de vous. » Dans les moments
d'agitation ou de tentation, ou face a une
contrariété ou a une pensée mauvaise,
on se confie a la miséricorde Dieu : «
Mon Jésus, miséricorde ! » En multi-
pliant ainsi ces simples et ferventes in-
vocations, nous réalisons concrétement

lattention a Dieu et nous faisons de

toute notre vie un acte d'adoration,



Le Seignadou - février 2026

transformant le temps recu en un don
rendu a Dieu.

Eloigner les obstacles

Il nous faut également éloigner ce qui
nous empéche de vivre dans l'instant
présent. Car, si notre esprit est encom-
bré, il ne peut étre dans l'attitude de ce-
lui qui recoit. Les obstacles sont nom-
breux. Ce sont toutes nos préoccupa-
tions, nos peurs. Mais aussi les distrac-
tions incessantes, nos faux raisonne-
ments, nos jugements incessants, nos
mauvaises tendances et habitudes, nos
schémas mentaux faux qui nous empé-
chent de voir le présent tel qu'il est, ou
encore le fait de penser a plusieurs
choses a la fois, nos planifications com-
pulsives ou nos tendances a nous évader
dans l'imaginaire, etc. Cela peut étre en-
fin nos maniéres d’agir, parfois pure-
ment passives, faites uniquement d’habi-

tudes, d’instincts, d’impulsivités, voire

Le Paradis, Jan Bruegel Le Jeune, 1620.

de lassitudes. Tout cela disperse notre

attention et épuise notre corps et notre
ame. Il est donc important de ne pas
vivre sans arrét dans le passé, nous sou-
venant de ce qui a pu nous faire tort.

I1 convient également de gagner en
simplicité et de ne pas vivre sous le re-
gard des autres. Y porter trop d’impor-
tance empéche, en effet, d’avoir l'atten-
tion requise pour bien faire ce que nous
avons a faire. La paix de ’ame est otée si
elle n’agit plus que pour le regard des
autres, quémandant sans cesse une ap-
probation ou cherchant a se rassurer
par ’approbation de tous.

Les écrans qui font écran

I1 est également urgent de restreindre
ou de couper les moyens audiovisuels
qui nous sollicitent plus que de raison.
Remarquons qu’ils s’adressent unique-
ment a deux de nos sens, la vue et 'ouie.
Ce faisant, ils appauvrissent le reste de
notre étre et déséquilibrent nos facultés
de connaissance. Voir, ressentir ou
s’informer de toutes choses a travers le
prisme d’un écran ne peut pas nous ai-
der a recevoir la vraie réalité des étres
autour de nous, ni a en juger sainement.
Les écrans, et ce qui s’y dit, nous cou-
pent plus que nous le pensons de la réa-
lité et otent la paix de notre ame.

Le danger spirituel des écrans réside
donc surtout dans cette succession ra-

pide qui nous enferme dans l'anecdo-



Le Seignadou - février 2026

tique. Ils créent ainsi comme une pré-
sence simulée. L’écran nous donne l'illu-
sion d'étre la tout en nous maintenant
ailleurs. En morcelant notre attention, il
nous arrache au silence nécessaire pour
entendre Dieu et nous coupe d'une véri-
table présence a nous-mémes et aux
autres. Notre attention est saturée sans
cesse par ces stimulations bréves et
constantes. Cela nous rend fondamenta-
lement indisponibles a Dieu, a notre
propre vie spirituelle et a l'appel du pro-
chain.

Il est frappant de constater que notre
esprit imite désormais cette technologie :
nous vivons souvent dans un « scrolling
intérieur », laissant nos pensées défiler
comme des images sur un écran, sans
Cette
qu'elle soit numérique ou mentale, cache

jamais nous fixer. instabilité,
en fait une fuite ou l’évitement du réel.
Pour retrouver la vie spirituelle, il nous
faut cesser de fuir l'instant présent et ac-
cepter de s'arréter, car c'est dans la sta-
bilité de l'instant présent que nous pou-
vons recevoir la grace de Dieu.

Sachons donc nous accorder des mo-
ments de pause, et surtout numeériques.
Comme pour toute autre activité hu-
maine, il est prudent de nous fixer des
régles pour l'usage du numeérique et du
téléphone. C’est ainsi que nous ne le por-
tons pas sur nous continuellement, que
nous avons défini les moments ou l'on
regarde nos messages, et que nous déter-
minons ce que nous avons a faire avec
cet instrument pour ne pas nous retrou-
ver a faire défiler I’écran sans fin, en
meéme temps que défilent les heures de-

venues vaines de notre vie.

Etre a ce que ’on fait

En paralléle de ce nécessaire détache-
ment, il faut apprendre a notre ame a ac-
cepter la réalité telle qu'elle est autour de

nous et en nous. Qu’elle se fasse atten-
tive a la maniére dont elle recoit ce mo-
ment présent et a la maniére dont elle vit
chacun des événements qui constituent
sa journee.

Le Christ chez Marthe et Marie, Jan Bruegel et Rubens, 1628.

Avant d’étre toute a ce qu’elle fait,
I'ame doit apprendre a étre toute a ce
qu’elle recoit. On ne peut pas faire deux
choses a la fois. Notre corps et notre es-
prit ne peuvent a la fois recevoir les in-
formations qui viennent du monde qui
nous entoure et a la fois agir en tous
sens. La sagesse des Anciens l’avait dit
de maniere lapidaire : « Age quod agis. »
Etre tout entier, corps, ame, esprit, ima-
gination, la ou on doit étre ; et faire ce
que l'on doit faire avec attention, mais
sans tension.

En effet, se concentrer est une déci-
sion de la volonté qui unifie les forces de
I’esprit sur un seul point. Cette unifica-
tion n’est pas fatigante, au contraire de
la dispersion qu’elle évite. La concentra-
tion est plutot un recueillement de toutes
nos facultés sur un seul acte. Elle se fait
avec la souplesse de l'esprit et des sens,
et non avec raideur et contraction. On le
sait bien dans les sports de combat : un



Le Seignadou - février 2026

3/ . s
Saint Benoit, peinture murale au monastére de Subiaco.

corps souple et entrainé recoit mieux les
coups et en ressent moins de mal. A
I'inverse, un corps raidi encaisse trés mal
les coups et se blesse facilement.

Il existe en nous une faculté pour
vivre le moment présent: nos sens. Il
nous faut donc les exercer. Ce qui ne
peut se faire qu’avec une certaine lenteur
et sans émettre la moindre pensée, car il
nous faut sentir leur action. Que les
yeux s'efforcent de voir, de discerner les
différentes couleurs et non pas seule-
ment les formes des objets. Que les
oreilles s'efforcent de percevoir et de dis-
tinguer plusieurs sons. Il en va de méme
pour le gout et 1'odorat.

Mais c’est surtout le sens du toucher
qui importe ici. Il est celui qui nous situe
dans l'espace et dans le temps. Clest
aussi par excellence le sens de l’équi-
libre. Comment bien s’en servir, si nous
ne le sentons pas, si nous ne l'utilisons
pas selon ses propres lois ?

Comment peut-on s’exercer a cela ?
La réponse se trouve dans le ralentisse-
ment de nos actions. Il faut prendre le

10

temps de faire les choses lentement,
sans précipitation. Cela rejoint quelque
peu la tradition bénédictine de 1'Ora et
Labora (priére et travail). La regle de
saint Benoit enseigne a accomplir
chaque tache quotidienne — qu'elle soit la
priére, mais aussi la cuisine, le jardinage
ou l'étude - avec pleine attention au
geste et a la pensée. Ne rien faire a la
hate, mais tout accomplir comme si l'on
était en présence du Christ. « Veiller a
toute heure sur les actes de sa vie. En
tout lieu se savoir avec certitude sous le
regard de Dieu. » (Régle, chap. 4, n° 48-
49). Ainsi, exercer nos sens dans la len-
teur, c'est refuser la dispersion et nous
permettre de sanctifier l'instant présent.
Une simple promenade, faite au calme
dans la nature, devient alors doublement
bienfaisante : elle fait revenir au réel et
apaise l'ame, et, en nous ancrant dans le
présent, elle nous rend disponibles pour
la priéere.

En définitive, vivre dans le moment
présent, c’est ce que le Bon Dieu de-
mande a ses enfants, parce que c’est le
moyen privilégié de communier a 1’éter-
nelle présence de Dieu. Le salut de notre
ame se fait dans cet instant pré-
sent : « Au temps favorable, je t'ai exau-
cé ; c'est maintenant le jour favorable,
c'est aujourd'hui le jour du salut.» (2
Cor VI, 2). Que les yeux de notre ame
soient toujours fixés sur Dieu, sur le
Christ-Jésus et sur Marie, Notre-Dame.
Cette simplicité du regard sur Dieu pro-
cure le recueillement habituel de notre
ceeur et lui permet de vivre dans la paix
et la sérénité, celles qui viennent non de
I’'absence de difficultés, mais de la divine

charité.



Le Seignadou - février 2026

Notre temps et ’éternité de Dieu

Pourquoi tant d’alarmistes,
de tourmentés, de névrosés
et de timorés ? Toutes ces
maladies actuelles, a moins
qu’il n’y ait d’autre cause

d’affliction, viennent de ce
que 'homme se concentre a l'excés sur
son passé ou se tourmente inutilement
En effet,
toujours, ces maladies de ’ame, autour
de du désespoir, du
pessimisme, de la mélancolie et des

de l’avenir. elles tournent

l'analyse

complexes hérités de ce qui fut, ou des
craintes de ce qui sera.

Toutes les anxiétés de l'homme se
réféerent au temps. Pourquoi ? parce que
I’'homme est la seule des créatures a
avoir la notion du temps. Lui seul peut
évoquer le passé pour en ajouter le poids
a celui du présent. Lui seul est capable
d’anticiper 'avenir en se représentant les
événements futurs et en imaginant le
pire. Aucun animal, aucun ange, ne se
dira jamais, « voici que jendure ce mal
depuis si longtemps que seule la mort
m’en délivrera... » Parce que I’homme
peut associer au présent le passé par le

v ] 7

Adoration des Mages, peinture murale a Subiaco.

11

Par M. labbé Vincent Bétin

Crucifixion, peinture murale au monastere de Subiaco.

souvenir et l'avenir par limagination, il
lui faut maintes distractions pour lui
faire oublier la longueur du temps, pour
en interrompre le cours de la misere.
Certains souhaiteraient vivre toujours,
d’autres voudrait mourir tout de suite.
Cette incapacité d’assumer la temporalité
humaine a presque toujours, sauf pour
les cas d’aberration mentale, une cause
morale. La conscience chargée de lourdes
fautes appréhende, par instinct
naturel, le Jugement du créateur. Mais
dans sa Miséricorde, le Bon Dieu nous a
donné
angoisse.
Le premier de ces remeédes est la vie

un

deux remeédes contre cette

sacramentelle. Le sacrement est une
intrusion divine dans notre vie. C’est un
acte de Dieu qui «de son éternité »
s’immisce dans notre temporalité. Méme

si tous les sacrements sont actes de Dieu



Le Seignadou - février 2026

de
pénitence est certainement celui qui

dans notre ame, le sacrement
nous met le plus en présence de cette
distance que le Bon Dieu parcourt entre
ce qu’ll est et ce que nous sommes.
Lorsque le pénitent entend le « Je te
pardonne », c’est une parole éternelle qui
annule le passé par la rémission des
péchés. C’est la prise de conscience chez
le pénitent que Dieu sait tout, qu’l le
connait, qu’ll 'aime. C’est une parole qui
allege l'avenir par l'espoir de la divine
Miséricorde, et qui normalement produit
en I’ame ce repentir continuel et ce désir
de réparation. Pourquoi ? « parce que je
L’ai offensé, parce qu’ll m’a pardonné ».
L’expérience humaine ne connait rien
d’aussi efficace pour apaiser la mémoire
et limagination que la confession. En
temps qu’elle
culpabilité, elle permet l'oubli de nos

méme efface notre

tenant
de
l’'avertissement de Notre-Seigneur, « celui

défaillances avouées... en

compte bien évidemment
qui regarde en arriére aprés avoir mis la
main a la charrue est impropre au

Royaume des Cieux». La confession

12

dissipe nos craintes quant a lavenir,
apaise notre imagination et nous donne
l'audace de dire, « je puis tout en Celui
qui me donne la force ! ».

Le second remeéde contre l'inquiétude
causée par la pensée du temps est la
considération de l’éternité de Dieu. Ce
n’est pas une éternité séparée, c’est une
éternité englobant notre temporalité,
comme le disait saint Paul dans son
discours a I’Aéropage : «in ipso enim
vivimus et movemur et sumus - en Lui
nous vivons, nous nous mouvons, nous
sommes ».

Lorsque nous commencons a réfléchir
a ’Eternité de Dieu, nous nous figurons
un peu trop facilement que le Créateur
est hors du temps, parce que nous ne
pouvons penser son éternité que comme
une négation de notre temporalité...
Dieu n’a pas de commencement, Il est
hors du temps.

Reprenant la définition de Boece,
saint Thomas dit que « I’éternité est la
possession toute a la fois et parfaite
d’'une vie sans terme ». L’€ternité pour
elle est

Dieu est «une possession »,




Le Seignadou - février 2026

tenue fermement et tranquillement ; elle
est « toute a la fois », non parce qu’elle a
des parties, comme notre temps a des
secondes et des heures, mais parce que
rien ne lui manque. En conséquence,
I’éternité n’est pas une totalité des temps
Créeés, simple,
composition. C’est un état de plénitude
qui n’appelle pas a étre perfectionné

mais un état sans

I'instant d’aprés... parce qu’il n’y a pas
d’instant d’aprés... parce que Dieu est
parfait, immuable. Mais, ce n’est pas
simplement un état, c’est « une vie » qui
n’a ni commencement ni fin, et qui est
une plénitude.

Si donc I’éternité de Dieu est « toute a
la fois » alors que notre temps est une
somme et une fuite continue d’avants et
d’apres, pourquoi la pensée de I’Eternité
nous aiderait-elle a mieux vivre notre
instant présent ? Dieu est éternel parce
qu’ll est immuable, Il est acte pur ; et
nous trouvons dans cette perfection
absolue le sens de tout ce qui nous
manque, de tout ce qui nous échappe.

La conscience de I’Eternité de Dieu a
paradoxalement

comme conséquence

lattention a linstant présent, au
maintenant de notre existence qui tire
tout son sens de l’éternel maintenant.
« Ne vous inquiétez pas du lendemain :
A

chaque jour suffit sa peine » avait dit

demain s’inquiétera de lui-méme.
Notre-Seigneur. C’est-a-dire que chaque
jour a ses propres épreuves ; nous
n’avons pas a emprunter au lendemain
ses troubles, parce que ce jour-la aura
aussi sa croix, parce que tout est connu
depuis
abandonner

éternité. Nous devons
passé

miséricorde et confier l'avenir, quelles

toute

le a la divine
qu’en soient les épreuves, a son aimable
Providence. Sous quelque aspect qu’elle

se présente, chaque minute comporte un

13

devoir particulier qui n’est que 1’écho de
I’éternelle volonté de Dieu. L’instant
présent est celui du salut ; s’en plaindre
est a chaque fois une défaite ; chercher
et trouver la volonté de Dieu est a
chaque fois une victoire.

Le

toujours une indication de la volonté de

moment actuel nous fournit

Dieu. Comment vous plaire alors,
Seigneur ? La facon nous est donnée de
diverses maniéres par ses comman-
dements, par les événements de sa Vie
Jésus-Christ se

prolongent en moi par la Grace, par la

incarnée en qui
Voix de son Corps mystique, par les
Plus particu-

lietrement la Volonté divine nous est

devoirs de notre état.

« maintenant »
de
d’obligations et d’épreuves.

manifestée dans le avec

tout son cortége circonstances,

Il nous reste toujours cependant des
questions. Job dans son malheur en
voulut demander compte a Dieu
pourquoi est-il né, pourquoi souffrait-il ?
Dieu lui apparut, mais, au lieu de lui
répondre, Il se mit a linterroger sur
quelques-unes des grandes énigmes de
I'univers. Lorsque le Créateur eut achevé
de lui « bourrer » la téte de questions,
Job, sa créature, comprit que la Sagesse
de Dieu dépassait celle de ’'homme, sans
que jamais rien ne lui échappe... Dieu
est éternel.

Celui qui accepte en tout la Volonté de
Dieu, sans s’y étre résigné parce qu’il ne
pouvait faire autrement, échappe a cette
frustration en découvrant sous le
déguisement des éveénements extérieurs
leur caractére réel de messagers du Dieu

éternel qu’il aime.

S P S e N —
G )



Le Seignadou - février 2026

Chronique du mois de janvier

Grandes orgues de Montréal-de-I’Aude.

Afin de se préparer a la sainte nuit de
Noél, un grand nombre de fidéles profite
des créneaux de confession proposeés.
N’oublions pas de rendre grace a Dieu de
cette facilité qu’ont les fidéles de I’Aude
de s’approcher du tribunal de la Péni-
tence ! Ailleurs, les fidéles ont parfois
beaucoup plus de difficultés, le prétre
chargé du ministére étant seul et venant
d’un lieu éloigné.

Noél étant par excellence la féte de la
famille chrétienne, il est de coutume de
se regrouper, en général, autour des
grands-parents. Une bonne partie de nos
familles s’est €éloignée de I’Aude pour s’en
aller en quelque autre coin de notre beau
royaume, mais elles sont remplacées par
les enfants de nos fidéles et leurs petits-
enfants, qui descendent dans le sud pour
féter Noél avec leurs parents et grands-
parents Audois.

Apres les offices de la Nativité, M. I’ab-
bé Meugniot et M. l'abbé Chabot-
Morisseau partent pour quelques jours
de vacances bien mérités. M. ’abbé Del-
motte reste, accompagné de M. l’abbé
Bétin et des fréres. Mais tout ce monde
quitte également I’Aude le dimanche sui-
vant, relayé par MM. les abbés Peron et
du Crest, rentrés d’Auvergne tard dans la

14

Par M. l'abbé Eric Peron

nuit, en raison des multiples barrages de
paysans qui bloquaient I’A75.

Te Deum et Veni Creator, I’action de
graces et linvocation du Saint-Esprit,
c’est tout l'esprit chrétien qui doit nous
animer au commencement et a la fin de
chacune de nos actions. Le 31 décembre,
le Te Deum est chanté trois fois, a la
messe de 7h45, a celle de 11h30, et au
Le lende-
main, le Veni Creator l'est deux fois, a

salut du Saint-Sacrement !

chaque messe du matin. Monsieur ’abbé
Peron rappelle aux fidéles venus nom-
breux pour bénéficier de la messe et de
de

graces. Pas de meilleur moyen d’obtenir

I'indulgence, l'importance rendre

Concert des Petits Chanteurs a Montréal, le 10 janvier 2026.

de nouvelles graces que de remercier de
celles déja recues !

Nos garcons rentrent, tels les rois
mages, le 6 janvier, et Monsieur ’abbé
Meugniot leur préche la bonne parole,
pour ce premier jour de cours de l'an
2026. Le samedi les Petits-
Chanteurs donnent un concert a la collé-

suivant,

giale de Montréal, devant M. le Maire, dé-
sormais fervent admirateur des Petits-
Chanteurs. Le succeés est certain, mais la
publicité a été défaillante. Peut-€étre, par-
mi nos fidéles, quelque ame de bonne vo-



Le Seignadou - février 2026

lonté — et compétente au demeurant — se-
rait-elle préte a prendre de son temps
précieux pour améliorer la communica-
Petits-Chanteurs ? Prochain
concert, certainement, aux alentours de
la semaine sainte.

tion des

M. l'abbé Delmotte réunit son cercle
Saint-Papoul chez M. et Mme Pache,
mais il voit bien qu’il manque du monde.
Que voulez-vous, difficile de tout conci-
lier ! C’est que le groupe Baudouin IV est
aussi de sortie ! Les petits Loups sont au
Domaine des Moulis, et apprennent la
grande technique du brelage. Apres la
théorie, la pratique : il faut construire
des épées. Devinez la suite de l’activité ?
On se tape dessus, évidemment, et c’est
chouette, comme dirait le P’tit Nicolas.
Les scouts, eux, ont rendez-vous au do-
maine de Maynadier, prés de Preixan. Le

Carnet paroissial

Baptémes a l'église Saint-Joseph-des-Carmes :

matin, construction d’un banc robuste et
d'un char romain. L’aprés-midi, course
de char, remportée par la patrouille du
Loup. Le soir, 'abbé les rejoint, et, lors
du diner dans une patrouille, s’¢tonne de
ce que les garcons racontent : « J'espére
que demain, le lever est a 6h00, et pas a
71 mais pourquoi ? »
parce que nous sommes de quart, Mon-
sieur l'abbé, et plus la nuit est courte,
moins le quart est long!» Ils sont fous

« Tiens, « Ben,

ces scouts !

Tout est Providence! A chaque fois
que Monsieur 'abbé organise un apéritif
au profit du pelerinage, il pleut des
cordes ! Remarquez que c’est une bonne
idée, parce qu’ainsi, méme s’il pleut, les
fideles peuvent « faire le parvis » comme
on dit. Qui sait, peut-étre faut-il instau-

rer le principe : pluie ? Apéro !

Le 10 janvier : Elena, fille de M. et Mme Raphaél JOLY-CALVO

Le 17 janvier : Alofs, fils de M. et Mme Rémi POINSINET de SIVRY

Baptéme a la chapelle du Sacré-Canr de Castres :

Le 17 janvier : Eloi, fils de M. et Mme Joris CANET

1ere communion a l'église Saint-Joseph-des-Carmes :

Annonces particulieres

Le 10 janvier : Jimena JOLY

La VIléme Université d’hiver de la Fraternité Sacerdotale Saint-Pie X aura lieu du 6
au 8 février 2026 (accueil a partir de 18h00) a I’école Saint-Michel, domaine de la
Martinerie (36130, Montierchaume). Retenez les dates dés maintenant !
Renseignements, programme et inscriptions : https://udt-fsspx.fr/



Le Seignadou - février 2026

;E Chers Fidéles, %

Souvenez-vous, c’était le jour de notre baptéme. Nous revétant du vétement
blanc, le prétre avait dit, « puissiez-vous le porter sans tdache jusqu’au tribunal de
Notre-Seigneur... » La blancheur était le signe de ’ame lavée du péché, et cette robe
était le vétement des invités aux noces éternelles. Quel symbole ! Notre vie a be-
soin de symboles. Si notre vétement a perdu la blancheur du baptéme, il nous
faut garder cette tenue des invités aux noces dont la signification dépasse la seule
notion de décence. Le vétement a aussi une portée liturgique, il est un élément du
culte rendu au Bon Dieu. Quand le baptisé est autorisé pour la premiére fois a
participer au culte, il recoit un vétement. Quand le lévite parcourt les étapes du
sacerdoce, il recoit a chaque fois de nouveaux vétements : la soutane, le surplis,
l’aube... jusqu’a la chasuble. Le vétement que nous portons - exclusivement ? - le
dimanche est le signe de notre participation au culte divin, et il n’est pas laissé a
l'appréciation des individus : il y a des régles. C’est parce qu’elle se tient en pre-
sence de Dieu et de ses anges que la femme porte un voile sur ses beaux cheveux.
Elle accepte de ne pas attirer les regards a elle, mais elle s’efface en présence de
Dieu. Ce signe d’effacement en la présence de Dieu a la méme exigence pour
I’'homme qui doit montrer dans sa tenue la haute conviction du lieu sacré et des
mystéres qui y sont célébrés. Donc... pas de relachement. Le dimanche n’est pas
le jour ou 'homme ne se rase pas et ou il s’habille comme tous les jours de la se-
maine, qu’il soit artisan, médecin ou avocat. Alors... imaginez la tenue que vous
porteriez pour le mariage ou l'ordination de votre enfant... et rien de moins. C’est
dés votre « dressing » que vous vous préparez a la messe. Parce que le dimanche,
c’est le Jour du Seigneur.

EE Abbé Louis-Edouard Meugniot + i

@W%

Honoraires des messes
1l messe : 18 € 1 neuvaine : 180 € 1 trentain : 720 €

Pour rencontrer un prétre du prieuré, n’hésitez pas a prendre rendez-vous !

Monsieur ’abbé MEUGNIOT : 06 43 58 46 04 le.meugniot@fsspx.email
Monsieur ’abbé DELMOTTE : 0679 78 58 76 ab.delmotte@gmail.com
Monsieur ’abbé GAUDRAY : 04 68 7291 08 t.gaudray@fsspx.email
Monsieur I’abbé BETIN : 06191080 21 vincent.betin@gmail.com
Monsieur ’abbé PERON : 04 68 76 68 39 e.peron@fsspx.email

Monsieur ’abbé CHABOT-MORISSEAU : 04 68 76 68 17 h.chabotmorisseau@fsspx.email
Monsieur 1’abbé du CREST : 07 8393 67 20 b.ducrest@fsspx.email

Frére Louis-Marie, Frére Jean-Francois, Frére Benoit-Joseph, Frére Emeric : 04 68 76 25 40

16




