
  

Le Seignadou - février 2026 

Le signe de Dieu 

L’éditorial :  La richesse de l’instant présent 
                    Par M. l’abbé Louis-Edouard Meugniot 

« Celui-ci est mon Fils bien-

aimé, en qui j’ai mis toutes mes 

complaisances, écoutez-

le » (Matt. XVII, 5). Voici les 

seules paroles par lesquelles le 

Père céleste s’adresse directement aux 

Apôtres – et à nous à travers eux – et qui 

nous exhorte à « écouter » Jésus. C’est 

dans l’instant présent que nous pouvons 

« écouter » Jésus ; par cet instant présent 

nous rejoignons l’unique instant de l’éter-

nité divine, le Nunc stans (« le maintenant 

qui demeure ») selon l’expression forte et 

ramassée de saint Thomas. Cet instant qui 

demeure éternellement est l’Acte Pur de 

Dieu qui est, en toute la puissance, la sa-

gesse, l’amour de son Être. 

 Il y a une façon très fructueuse 

« d’écouter Jésus » dans nos journées, de 

rejoindre l’éternité de Dieu et ainsi de 

sanctifier l’instant présent, c’est la docilité 

aux inspirations du Saint-Esprit. Ce qui 

nous permet cette docilité sont les dons du 

Saint-Esprit, infusés en notre âme au bap-

tême et à la confirmation. Les dons du 

Saint-Esprit sont des habitudes infuses 

permanentes qui se trouvent en toute âme 

juste pour qu’elle reçoive promptement et 

docilement les inspirations du Saint-

Esprit. L’inspiration spéciale à laquelle les 

dons nous rendent dociles est différente de 

la grâce actuelle commune qui nous porte 

à l’exercice des vertus. Sous la grâce ac-

tuelle commune, nous délibérons, nous 

raisonnons, puis nous nous portons nous-

même à un acte de vertu, par exemple pour 

aller à la messe ou dire le rosaire à l’heure 

habituelle. Au contraire, sous une inspira-

tion spéciale du Saint-Esprit, nous 

sommes portés à bien agir ; par exemple au 

cours d’une tâche ménagère, à prier pour 

obtenir la force de bien l’accomplir ; ou 

bien au bureau, à prier pour obtenir la lu-

mière afin de discerner la bonne décision à 

prendre. 

 Pour entendre la voix du Saint-Esprit, le 

recueillement, le détachement du monde et 

de soi-même sont nécessaires, la garde du 

cœur, la mortification de la volonté propre 

et du jugement propre. Si la voix des affec-

Février 2026 



2 

Le Seignadou - février 2026 

tions trop humaines trouble notre âme, 

si les images et le bruit des écrans nous 

obnubilent, nous ne pouvons entendre la 

voix du Maître intérieur. C’est pourquoi 

le Seigneur laboure si profondément par-

fois notre sensibilité, la crucifie en 

quelque sorte, pour qu’elle finisse par se 

taire ou soit pleinement soumise à la vo-

lonté animée par la charité. Si nous 

sommes habituellement préoccupés de 

nous-mêmes, c’est nous-mêmes que 

nous écouterons, ou une voix plus per-

fide, plus dangereuse et qui cherche à 

nous égarer. C’est pourquoi Notre-

Seigneur nous invite à mourir à nous-

mêmes comme le grain de froment tombé 

en terre. 

 Mais la voix du Saint-Esprit reste 

mystérieuse. Comme le dit Notre-

Seigneur (Jean III, 8) : « Le vent souffle 

où il veut et tu entends sa voix ; mais tu 

ne sais d’où il vient, ni où il va ; ainsi en 

est-il de quiconque est né de l’Esprit ». 

Ces paroles mystérieuses nous invitent à 

la prudence et la réserve dans nos juge-

ments sur le prochain, attentifs aux at-

traits que le Seigneur a mis en nous et 

qui sont comme le germe encore confus 

d’un avenir connu pour nous de la seule 

Providence divine. Ce sont des attraits 

vers la prière silencieuse, vers le renon-

cement et la pauvreté, vers l’abnégation 

de soi au service du prochain. La voix du 

Saint-Esprit commence donc par une lu-

mière douce et diffuse, un instinct suffi-

samment déterminé pour agir dans son 

sens, une illumination qui garde malgré 

tout une part d’obscurité.  

 Pour nous disposer à cette docilité, il 

faut tout d’abord obéir fidèlement aux 

volontés de Dieu que nous connaissons 

déjà, par les préceptes et les conseils 

conformes à notre vocation, les obliga-

tions quotidiennes inhérentes à notre de-

voir d’état. Ensuite renouveler souvent la 

résolution de suivre en tout la volonté de 

Dieu, loin du caprice de l’instant présent. 

Ce bon propos ainsi renouvelé attire sur 

nous de nouvelles grâces. Enfin, deman-

der sans cesse la lumière et la force du 

Saint-Esprit pour accomplir avec persé-

vérance les volontés de Dieu : « Ma nour-

riture est de faire la volonté de mon 

Père » (Jean IV, 34). 

 Si nous persévérons dans l’humilité et 

la conformité à la volonté de Dieu, cet 

instinct des dons du Saint-Esprit mani-

feste assez clairement à notre conscience 

son origine divine, tout en restant mysté-

rieux. Ces lumières sont comme des 

étoiles qui éclairent la nuit de notre pèle-

rinage terrestre vers l’éternité. La nuit 

obscure d’ici-bas deviendra lumineuse 

comme l’aurore de la vie du ciel. 



3 

Le Seignadou - février 2026 

« N’ayez donc pas de souci 

du lendemain, le lendemain 

aura souci de lui-même. À 

chaque jour suffit sa 

peine. » (Mat. VI, 34). Ces 

paroles sont bien connues. 

Ce qui l’est moins, c’est qu’elles sont de 

Notre-Seigneur Jésus-Christ. Et malheu-

reusement, elles ne sont pas les mieux 

comprises. Est-ce là une sentence de la 

philosophie épicurienne, ou au contraire 

est-ce une maxime de l'Evangile ? Jésus 

veut-il par là inciter ses disciples à une 

vie insouciante ? Oublie-t-il la nécessité 

d’un minimum de prévoyance ? Le 

paradoxe est renforcé quand on sait que 

c’est le même Dieu qui nous enseigne à 

agir avec sagesse et à organiser notre vie 

pour ne pas être pris au dépourvu : 

« C’est pourquoi, vous aussi, soyez prêts, 

car le Fils de l’homme viendra à l’heure 

que vous ne savez pas. » (Mat. XXIV, 44). 

D’un côté, le Christ condamne 

l’inquiétude et l’anxiété stériles qui 

immobilisent. De l’autre, il encourage la 

prévoyance prudente et la vigilance à 

vivre sous le regard de Dieu. Alors, faut-

il vivre dans l’insouciance du moment 

présent ; ou bien faut-il vivre dans la 

vigilance de tous les instants ? 

 

 Vivre dans le présent de Dieu 

 La vraie vie est dans le présent. C’est 

la raison pour laquelle il faut vivre au 

jour le jour, comme nous le recommande 

Notre-Seigneur.  

 Le premier motif à cela est l’existence 

de Dieu. Qu’est-ce à dire ? Dieu existe, 

certes. Mais ce qu’il convient de 

considérer avec attention, c’est que cette 

existence prend place dans un éternel 

présent. Car contrairement à sa création, 

Dieu n'est pas dans le temps. Il est dans 

l’éternité. Et c'est dans cet éternel 

présent qu'il pense à nous et qu'il nous 

crée à chaque instant, nous maintenant 

ainsi en vie. 

 Il nous faut alors poser un acte de foi 

dans cette création de Dieu, création non 

pas seulement d’un instant, autrefois ; 

mais de chaque instant, de tous les 

jours. La foi nous fait reconnaître et 

aimer cette dépendance continuelle que 

nous avons par rapport à Dieu. Point 

n’est besoin de penser au passé et au 

futur qui n'existe pas ou n'existe plus. Il 

faut penser à Dieu dans ce moment 

présent qui nous fait vivre avec lui.  

 A ce moment-là, l’âme de foi peut 

comprendre le précepte de la vigilance. 

« Veillez et priez » nous répète sans cesse 

Vivre dans le présent de Dieu 
Par M. l’abbé François Delmotte 



4 

Le Seignadou - février 2026 

Notre-Seigneur (Mat. XXVI, 41). La 

vigilance doit se porter sur le fait d’être 

uni à Dieu dans le moment présent. 

C’est ainsi que nous réussirons à ne pas 

laisser égarer nos pensées dans le passé 

ou dans le futur, ni laisser égarer notre 

cœur dans des anxiétés, des peurs, de 

vains projets ou de futiles imaginations. 

La vertu de foi nous permet de toujours 

découvrir le visage du Christ et de nous 

unir à lui, peu importent les événements 

sous lesquels il apparaît.  

 

 Vivre dans le présent avec Dieu 

notre Père 

 Un autre motif nous convainc de vivre 

dans le moment présent avec Dieu : il est 

notre Père.  

 Sans cesse il le répète dans l'Evangile 

et notamment dans le sermon sur la 

Montagne : « Vous n’avez qu’un seul Père 

qui est dans les Cieux. » (Mat. XXIII, 9). 

Si Dieu est notre Père alors il pense à 

nous. Il est Providence. Il veille sur 

chacun de nos besoins : « Ne vous 

inquiétez pas, pour votre vie, de ce que 

vous mangerez, ni pour votre corps, de 

ce dont vous serez vêtus. La vie n’est-elle 

pas plus que la nourriture, et le corps 

plus que le vêtement ? Regardez les 

oiseaux du ciel : ils ne sèment ni ne 

moissonnent, et ils n’amassent pas dans 

des greniers ; et votre Père céleste les 

nourrit. N’êtes-vous pas beaucoup plus 

qu’eux ? Qui de vous, en se tourmentant, 

peut ajouter une coudée à sa taille ? Et 

au sujet du vêtement, pourquoi vous 

inquiéter ? Considérez comment 

croissent les lis des champs : ils ne 

travaillent ni ne filent. Cependant je vous 

dis que Salomon lui-même dans toute sa 

gloire n’a pas été vêtu comme l’un 

d’eux. Mais si Dieu revêt ainsi l’herbe des 

champs, qui existe aujourd’hui, et qui 

demain sera jetée dans le four, combien 

plus vous-mêmes, hommes de peu de 

foi ! Ne vous inquiétez donc pas, en 

disant : que mangerons-nous, ou que 

boirons-nous, ou de quoi nous 

couvrirons-nous ? Car ce sont les païens 

qui se préoccupent de toutes ces choses ; 

mais votre Père sait que vous avez besoin 

de tout cela. » (Mat. VI, 25-32).  

 

 Cette Providence divine veille sur 

nous, non pas de manière générale et 

lointaine, mais bien plutôt instant après 

Agonie de Jésus, Giovanni Bellini, vers 1460 

Le retour du fils prodigue, Rembrandt, vers 1668 



5 

Le Seignadou - février 2026 

instant. Après l’admiration et l’amour de 

Dieu que cette bonté éveille en l’âme, 

c’est surtout un immense acte 

d'espérance qui doit jaillir du cœur 

chrétien. Elle nous fait nous appuyer 

uniquement sur la grâce de Dieu et sur 

sa bienfaisance envers nous. On 

comprend alors l’inébranlable confiance 

en Dieu qui habite les âmes fidèles. 

Même au cœur de nos pires difficultés, le 

Bon Dieu ne nous abandonnera jamais. 

Cela nous encourage à être actif : la 

confiance en Dieu n’est pas de la 

passivité, de l’insouciance. Elle nous fait 

être pleinement actif et responsable de 

nos actes, les remettant, les confiant à 

Dieu. 

 

 Vivre dans le présent de la grâce 

 La grâce sanctifiante est le troisième 

motif pour lequel il nous faut vivre en 

présence de Dieu.  

 En effet, c’est toute la Sainte Trinité 

qui, par la grâce, habite réellement dans 

notre âme. Dieu nous rend ainsi 

« participants de sa divinité » selon le 

mot de saint Pierre (2 Pi. I, 4). Dès lors, 

depuis le baptême, et tant que nous 

vivons en état de grâce, c’est-à-dire tant 

que nous n’avons pas perdu ce don divin 

par le péché mortel, les Trois Personnes 

divines, le Père, le Fils et le Saint-Esprit, 

habitent réellement dans notre âme. Et 

« si Dieu est pour nous, qui sera contre 

nous ? » (Rom. VIII, 31).  

 Cette grande et magnifique vérité de 

notre foi est à méditer et à garder 

constamment à l’esprit. Ce n’est plus 

nous seulement qui vivons, mais c’est le 

Christ en nous. Nécessairement, notre 

âme sera portée à poser un acte de 

charité, cet amour surnaturel qui nous 

fait aimer Dieu. Et, là encore, il nous 

faut être attentifs : un acte d'amour ne 

se porte jamais que sur une réalité 

présente. Même si l’objet de notre amour 

est passé, nous continuons à l’aimer 

parce qu’il est présent en nous, par son 

image ou son souvenir. C'est ici la raison 

suprême pour laquelle il faut vivre avec 

Dieu dans l'instant présent : pour 

pouvoir être uni à lui par la foi et l’aimer 

en réalité. « Je t'aime » ne se dit qu’à la 

personne que l'on a devant nous et il ne 

se dit qu’au présent… 

 De plus, cette présence divine est 

aussi pour nous l'occasion de poser un 

acte de charité envers le prochain. En 

effet, on ne peut aimer réellement le 

prochain - lui venir en aide par la 

miséricorde, ou le supporter par la 

patience - que dans le moment présent, 

sans nous souvenir de ce qui a pu 

arriver dans le passé, ni non plus en 

enjambant ce qui pourra arriver dans le 

futur.  

 

 L'instant présent est le point de 

contact avec la volonté de Dieu, c'est le 

moment où elle se manifeste. Cet instant 

est aussi celui où l'on trouve la présence 

La Résurrection, Piero della Francesca, 1463-1465. 



6 

Le Seignadou - février 2026 

 Une disposition fondamentale : re-

cevoir 

 Le moment présent est un moment du 

temps. Or le temps nous est donné, non 

pas en gros, d’une seule fois, mais au 

compte-goutte, à chaque instant. Com-

ment alors vivre le moment présent en 

pensant à Dieu ?  

 D'abord et avant tout, en le recevant 

comme un don de Dieu. Il nous faut 

donc le recueillir, le recevoir, comme un 

don et vouloir avec sérénité l’action qui y 

est attachée, sans être passif, sans subir 

notre vie. Notre âme peut alors plus faci-

lement offrir à Dieu les actions posées, 

par un acte volontaire de charité. Elle 

doit d’abord être réceptive, avant que de 

se lancer dans de multiples activités. Si 

notre esprit est préoccupé par quantités 

d'autres choses, des jugements, des ru-

minations, des manières de penser plus 

ou moins déficientes, etc. il ne peut pas 

être dans l'attitude de celui qui reçoit, 

qui accueille. Les retours continuels sur 

le passé, le fait de ne pas abandonner 

certaines choses, les projections sans fin 

sur l'avenir, la peur de ce qui peut arri-

ver dans le futur, tout cela épuise 

l'homme. Le Bon Dieu nous donne la vie 

au présent, et ce n’est pas pour nous 

épuiser. Il nous faut donc savoir accueil-

lir ce moment présent, avec humilité et 

gratitude.  

 On remarquera avec justesse que c’est 

le sens de la prière de l’Evangile et de 

l’Eglise. Dans la prière du Pater, Notre-

Seigneur nous apprend à demander 

Ni illusion, ni dispersion : comment faire pour vivre de la présence de Dieu ? 
                      Par M. l’abbé François Delmotte 

de Dieu : nous sommes là où il nous veut 

et nous attend. L’âme domine alors les 

choses, avec une souveraine indifférence 

de jugement, indifférence au sens positif 

du terme : ce ne sont pas les événements 

qui dictent ma vie, mais ma charité qui 

en tire parti pour toujours croître. C’est 

là être réellement attaché à la volonté de 

Dieu et détaché de notre volonté 

défaillante. La suite de ces moments 

offerts à Dieu constitue un instant 

perpétuel, et déjà il figure l'éternité. 

Sainte Thérèse de l'Enfant-Jésus le 

disait : « Tu le sais, ô mon Dieu ! Pour 

t'aimer sur la terre, je n'ai rien 

qu'aujourd'hui. » En définitive, n’est-ce 

pas la meilleure façon de réaliser le 

commandement : « Demeurez dans mon 

amour » (Jn XV,9) ? 

 



7 

Le Seignadou - février 2026 

« notre pain quotidien. » Et de son côté, 

l’Eglise nous enseigne à prier la Vierge 

Marie « maintenant », car tel est bien le 

terme utilisé dans la prière de l’Ave Ma-

ria. Notre âme s’élève vers elle, « nunc », 

c’est-à-dire à chacun des instants qui 

composent notre vie. De plus, la liturgie 

démontre à l’envie cette attention au mo-

ment présent. C'est ce qui explique le 

grand nombre de fois où l’Eglise écrit 

« hodie » dans ses prières. Et c'est aussi 

la raison pour laquelle elle célèbre tous 

les jours la sainte messe de la même 

manière, sans être attiédie par la routine 

ou la monotonie.  

 

 Il convient également de se rappeler 

que le péché originel a dispersé notre 

âme, il en a désordonné les facultés. Elle 

est alors désunifiée et il lui faut du 

temps pour se réordonner vers Dieu. Ce-

la, elle ne peut le faire sans la grâce de 

Dieu, obtenue par le baptême et les 

autres sacrements. Et sans la prière. On 

peut donc multiplier dans la journée de 

simples et ferventes invocations. Elles 

sont le moyen concret de vivre sous le 

regard de Dieu. Elles nous aident à pen-

ser à lui et à garder cette disposition de 

recueillir le temps qu’il nous donne et de 

nous en servir pour accomplir sa sainte 

volonté. Ces courtes prières sont comme 

des traits d’amour lancés vers le Ciel. 

Elles n'interrompent pas notre travail, 

mais elles transforment l'intention de ce-

lui-ci. Elles permettent de combler 

l'intervalle entre une tâche et une autre, 

entre un mot et un silence.  

 On peut les choisir et les varier selon 

l'attitude spirituelle que l'on souhaite 

entretenir : l'amour, l'adoration, la con-

fiance. Pour s'unir à la volonté de Dieu à 

chaque instant, on peut répéter : « Jé-

sus, je t'aime ! » (invocation favorite de 

sainte Thérèse de l'Enfant-Jésus), ou « 

Mon Dieu et mon Tout ! » (saint François 

d'Assise). En face d’une inquiétude, 

d’une peur ou d’un imprévu : « Jésus, 

j'ai confiance en vous ! » ou « Seigneur, 

que votre volonté soit faite. » Pour sanc-

tifier le travail ou une action qui débute, 

on peut dire : « Tout pour la plus grande 

gloire de Dieu ! » (saint Ignace de Loyo-

la), ou plus simplement : « Pour Vous, 

Jésus. ». Il est facile d'insérer ces invoca-

tions dans les moments de transition ou 

d'effort.  Au début d'une tâche, ou avant 

de prendre le téléphone, de commencer 

un rapport, ou de faire la vaisselle, on 

offre ce travail à Dieu notre Père : « Pour 

l'amour de vous. » Dans les moments 

d'agitation ou de tentation, ou face à une 

contrariété ou à une pensée mauvaise, 

on se confie à la miséricorde Dieu : « 

Mon Jésus, miséricorde ! » En multi-

pliant ainsi ces simples et ferventes in-

vocations, nous réalisons concrètement 

l’attention à Dieu et nous faisons de 

toute notre vie un acte d'adoration, 

Le Pater Noster, James Tissot, entre 1886 et 1894. 



8 

Le Seignadou - février 2026 

transformant le temps reçu en un don 

rendu à Dieu. 

 

 Eloigner les obstacles 

 Il nous faut également éloigner ce qui 

nous empêche de vivre dans l'instant 

présent. Car, si notre esprit est encom-

bré, il ne peut être dans l'attitude de ce-

lui qui reçoit. Les obstacles sont nom-

breux. Ce sont toutes nos préoccupa-

tions, nos peurs. Mais aussi les distrac-

tions incessantes, nos faux raisonne-

ments, nos jugements incessants, nos 

mauvaises tendances et habitudes, nos 

schémas mentaux faux qui nous empê-

chent de voir le présent tel qu'il est, ou 

encore le fait de penser à plusieurs 

choses à la fois, nos planifications com-

pulsives ou nos tendances à nous évader 

dans l'imaginaire, etc. Cela peut être en-

fin nos manières d’agir, parfois pure-

ment passives, faites uniquement d’habi-

tudes, d’instincts, d’impulsivités, voire 

de lassitudes. Tout cela disperse notre 

attention et épuise notre corps et notre 

âme. Il est donc important de ne pas 

vivre sans arrêt dans le passé, nous sou-

venant de ce qui a pu nous faire tort. 

 Il convient également de gagner en 

simplicité et de ne pas vivre sous le re-

gard des autres. Y porter trop d’impor-

tance empêche, en effet, d’avoir l’atten-

tion requise pour bien faire ce que nous 

avons à faire. La paix de l’âme est ôtée si 

elle n’agit plus que pour le regard des 

autres, quémandant sans cesse une ap-

probation ou cherchant à se rassurer 

par l’approbation de tous. 

 

 Les écrans qui font écran 

 Il est également urgent de restreindre 

ou de couper les moyens audiovisuels 

qui nous sollicitent plus que de raison. 

Remarquons qu’ils s’adressent unique-

ment à deux de nos sens, la vue et l’ouïe. 

Ce faisant, ils appauvrissent le reste de 

notre être et déséquilibrent nos facultés 

de connaissance. Voir, ressentir ou 

s’informer de toutes choses à travers le 

prisme d’un écran ne peut pas nous ai-

der à recevoir la vraie réalité des êtres 

autour de nous, ni à en juger sainement. 

Les écrans, et ce qui s’y dit, nous cou-

pent plus que nous le pensons de la réa-

lité et ôtent la paix de notre âme.  

 Le danger spirituel des écrans réside 

donc surtout dans cette succession ra-

pide qui nous enferme dans l'anecdo-

Le Paradis, Jan Bruegel Le Jeune, 1620. 



9 

Le Seignadou - février 2026 

tique. Ils créent ainsi comme une pré-

sence simulée. L’écran nous donne l'illu-

sion d'être là tout en nous maintenant 

ailleurs. En morcelant notre attention, il 

nous arrache au silence nécessaire pour 

entendre Dieu et nous coupe d'une véri-

table présence à nous-mêmes et aux 

autres. Notre attention est saturée sans 

cesse par ces stimulations brèves et 

constantes. Cela nous rend fondamenta-

lement indisponibles à Dieu, à notre 

propre vie spirituelle et à l'appel du pro-

chain. 

 Il est frappant de constater que notre 

esprit imite désormais cette technologie : 

nous vivons souvent dans un « scrolling 

intérieur », laissant nos pensées défiler 

comme des images sur un écran, sans 

jamais nous fixer. Cette instabilité, 

qu'elle soit numérique ou mentale, cache 

en fait une fuite ou l’évitement du réel. 

Pour retrouver la vie spirituelle, il nous 

faut cesser de fuir l'instant présent et ac-

cepter de s'arrêter, car c'est dans la sta-

bilité de l'instant présent que nous pou-

vons recevoir la grâce de Dieu. 

 Sachons donc nous accorder des mo-

ments de pause, et surtout numériques. 

Comme pour toute autre activité hu-

maine, il est prudent de nous fixer des 

règles pour l’usage du numérique et du 

téléphone. C’est ainsi que nous ne le por-

tons pas sur nous continuellement, que 

nous avons défini les moments où l’on 

regarde nos messages, et que nous déter-

minons ce que nous avons à faire avec 

cet instrument pour ne pas nous retrou-

ver à faire défiler l’écran sans fin, en 

même temps que défilent les heures de-

venues vaines de notre vie. 

 

 Être à ce que l’on fait 

 En parallèle de ce nécessaire détache-

ment, il faut apprendre à notre âme à ac-

cepter la réalité telle qu'elle est autour de 

nous et en nous. Qu’elle se fasse atten-

tive à la manière dont elle reçoit ce mo-

ment présent et à la manière dont elle vit 

chacun des événements qui constituent 

sa journée.  

 Avant d’être toute à ce qu’elle fait, 

l’âme doit apprendre à être toute à ce 

qu’elle reçoit. On ne peut pas faire deux 

choses à la fois. Notre corps et notre es-

prit ne peuvent à la fois recevoir les in-

formations qui viennent du monde qui 

nous entoure et à la fois agir en tous 

sens. La sagesse des Anciens l’avait dit 

de manière lapidaire : « Age quod agis. » 

Être tout entier, corps, âme, esprit, ima-

gination, là où on doit être ; et faire ce 

que l'on doit faire avec attention, mais 

sans tension. 

 En effet, se concentrer est une déci-

sion de la volonté qui unifie les forces de 

l’esprit sur un seul point. Cette unifica-

tion n’est pas fatigante, au contraire de 

la dispersion qu’elle évite. La concentra-

tion est plutôt un recueillement de toutes 

nos facultés sur un seul acte. Elle se fait 

avec la souplesse de l’esprit et des sens, 

et non avec raideur et contraction. On le 

sait bien dans les sports de combat : un 

Le Christ chez Marthe et Marie, Jan Bruegel et Rubens, 1628. 



10 

Le Seignadou - février 2026 

corps souple et entraîné reçoit mieux les 

coups et en ressent moins de mal. A 

l’inverse, un corps raidi encaisse très mal 

les coups et se blesse facilement.  

 Il existe en nous une faculté pour 

vivre le moment présent : nos sens. Il 

nous faut donc les exercer. Ce qui ne 

peut se faire qu’avec une certaine lenteur 

et sans émettre la moindre pensée, car il 

nous faut sentir leur action. Que les 

yeux s'efforcent de voir, de discerner les 

différentes couleurs et non pas seule-

ment les formes des objets. Que les 

oreilles s'efforcent de percevoir et de dis-

tinguer plusieurs sons. Il en va de même 

pour le goût et l'odorat. 

 Mais c’est surtout le sens du toucher 

qui importe ici. Il est celui qui nous situe 

dans l'espace et dans le temps. C’est 

aussi par excellence le sens de l’équi-

libre. Comment bien s’en servir, si nous 

ne le sentons pas, si nous ne l’utilisons 

pas selon ses propres lois ? 

 Comment peut-on s’exercer à cela ? 

La réponse se trouve dans le ralentisse-

ment de nos actions. Il faut prendre le 

temps de faire les choses lentement, 

sans précipitation. Cela rejoint quelque 

peu la tradition bénédictine de l'Ora et 

Labora (prière et travail). La règle de 

saint Benoît enseigne à accomplir 

chaque tâche quotidienne – qu'elle soit la 

prière, mais aussi la cuisine, le jardinage 

ou l'étude – avec pleine attention au 

geste et à la pensée. Ne rien faire à la 

hâte, mais tout accomplir comme si l'on 

était en présence du Christ. « Veiller à 

toute heure sur les actes de sa vie. En 

tout lieu se savoir avec certitude sous le 

regard de Dieu. » (Règle, chap. 4, n° 48-

49). Ainsi, exercer nos sens dans la len-

teur, c'est refuser la dispersion et nous 

permettre de sanctifier l'instant présent. 

Une simple promenade, faite au calme 

dans la nature, devient alors doublement 

bienfaisante : elle fait revenir au réel et 

apaise l'âme, et, en nous ancrant dans le 

présent, elle nous rend disponibles pour 

la prière. 

 En définitive, vivre dans le moment 

présent, c’est ce que le Bon Dieu de-

mande à ses enfants, parce que c’est le 

moyen privilégié de communier à l’éter-

nelle présence de Dieu. Le salut de notre 

âme se fait dans cet instant pré-

sent : « Au temps favorable, je t'ai exau-

cé ; c'est maintenant le jour favorable, 

c'est aujourd'hui le jour du salut. » (2 

Cor VI, 2). Que les yeux de notre âme 

soient toujours fixés sur Dieu, sur le 

Christ-Jésus et sur Marie, Notre-Dame. 

Cette simplicité du regard sur Dieu pro-

cure le recueillement habituel de notre 

cœur et lui permet de vivre dans la paix 

et la sérénité, celles qui viennent non de 

l’absence de difficultés, mais de la divine 

charité. 

 

 

Saint Benoît, peinture murale au monastère de Subiaco. 



11 

Le Seignadou - février 2026 

Pourquoi tant d’alarmistes, 

de tourmentés, de névrosés 

et de timorés ? Toutes ces 

maladies actuelles, à moins 

qu’il n’y ait d’autre cause 

d’affliction, viennent de ce 

que l’homme se concentre à l’excès sur 

son passé ou se tourmente inutilement 

de l’avenir. En effet, elles tournent 

toujours, ces maladies de l’âme, autour 

de l’analyse du désespoir, du 

pessimisme, de la mélancolie et des 

complexes hérités de ce qui fut, ou des 

craintes de ce qui sera. 

 Toutes les anxiétés de l’homme se 

réfèrent au temps. Pourquoi ? parce que 

l’homme est la seule des créatures à 

avoir la notion du temps. Lui seul peut 

évoquer le passé pour en ajouter le poids 

à celui du présent. Lui seul est capable 

d’anticiper l’avenir en se représentant les 

évènements futurs et en imaginant le 

pire. Aucun animal, aucun ange, ne se 

dira jamais, « voici que j’endure ce mal 

depuis si longtemps que seule la mort 

m’en délivrera… » Parce que l’homme 

peut associer au présent le passé par le 

souvenir et l’avenir par l’imagination, il 

lui faut maintes distractions pour lui 

faire oublier la longueur du temps, pour 

en interrompre le cours de la misère. 

 Certains souhaiteraient vivre toujours, 

d’autres voudrait mourir tout de suite. 

Cette incapacité d’assumer la temporalité 

humaine a presque toujours, sauf pour 

les cas d’aberration mentale, une cause 

morale. La conscience chargée de lourdes 

fautes appréhende, par un instinct 

naturel, le Jugement du créateur. Mais 

dans sa Miséricorde, le Bon Dieu nous a 

donné deux remèdes contre cette 

angoisse. 

 Le premier de ces remèdes est la vie 

sacramentelle. Le sacrement est une 

intrusion divine dans notre vie. C’est un 

acte de Dieu qui « de son éternité » 

s’immisce dans notre temporalité. Même 

si tous les sacrements sont actes de Dieu 

Notre temps et l’éternité de Dieu 
Par M. l’abbé Vincent Bétin 

Adoration des Mages, peinture murale à Subiaco. 

Crucifixion, peinture murale au monastère de Subiaco. 



12 

Le Seignadou - février 2026 

dans notre âme, le sacrement de 

pénitence est certainement celui qui 

nous met le plus en présence de cette 

distance que le Bon Dieu parcourt entre 

ce qu’Il est et ce que nous sommes. 

 Lorsque le pénitent entend le « Je te 

pardonne », c’est une parole éternelle qui 

annule le passé par la rémission des 

péchés. C’est la prise de conscience chez 

le pénitent que Dieu sait tout, qu’Il le 

connait, qu’Il l’aime. C’est une parole qui 

allège l’avenir par l’espoir de la divine 

Miséricorde, et qui normalement produit 

en l’âme ce repentir continuel et ce désir 

de réparation. Pourquoi ? « parce que je 

L’ai offensé, parce qu’Il m’a pardonné ».  

 L’expérience humaine ne connait rien 

d’aussi efficace pour apaiser la mémoire 

et l’imagination que la confession. En 

même temps qu’elle efface notre 

culpabilité, elle permet l’oubli de nos 

défaillances avouées…  en tenant 

compte bien évidemment de 

l’avertissement de Notre-Seigneur, « celui 

qui regarde en arrière après avoir mis la 

main à la charrue est impropre au 

Royaume des Cieux ». La confession 

dissipe nos craintes quant à l’avenir, 

apaise notre imagination et nous donne 

l’audace de dire, « je puis tout en Celui 

qui me donne la force ! ». 

 Le second remède contre l’inquiétude 

causée par la pensée du temps est la 

considération de l’éternité de Dieu. Ce 

n’est pas une éternité séparée, c’est une 

éternité englobant notre temporalité, 

comme le disait saint Paul dans son 

discours à l’Aéropage : « in ipso enim 

vivimus et movemur et sumus - en Lui 

nous vivons, nous nous mouvons, nous 

sommes ». 

 Lorsque nous commençons à réfléchir 

à l’Eternité de Dieu, nous nous figurons 

un peu trop facilement que le Créateur 

est hors du temps, parce que nous ne 

pouvons penser son éternité que comme 

une négation de notre temporalité… 

Dieu n’a pas de commencement, Il est 

hors du temps.   

 Reprenant la définition de Boèce, 

saint Thomas dit que « l’éternité est la 

possession toute à la fois et parfaite 

d’une vie sans terme ». L’éternité pour 

Dieu est « une possession », elle est 



13 

Le Seignadou - février 2026 

tenue fermement et tranquillement ; elle 

est « toute à la fois », non parce qu’elle a 

des parties, comme notre temps a des 

secondes et des heures, mais parce que 

rien ne lui manque. En conséquence, 

l’éternité n’est pas une totalité des temps 

créés, mais un état simple, sans 

composition. C’est un état de plénitude 

qui n’appelle pas à être perfectionné 

l’instant d’après… parce qu’il n’y a pas 

d’instant d’après… parce que Dieu est 

parfait, immuable. Mais, ce n’est pas 

simplement un état, c’est « une vie » qui 

n’a ni commencement ni fin, et qui est 

une plénitude. 

 Si donc l’éternité de Dieu est « toute à 

la fois » alors que notre temps est une 

somme et une fuite continue d’avants et 

d’après, pourquoi la pensée de l’Eternité 

nous aiderait-elle à mieux vivre notre 

instant présent ? Dieu est éternel parce 

qu’Il est immuable, Il est acte pur ; et 

nous trouvons dans cette perfection 

absolue le sens de tout ce qui nous 

manque, de tout ce qui nous échappe. 

 La conscience de l’Eternité de Dieu a 

paradoxalement comme conséquence 

l’attention à l’instant présent, au 

maintenant de notre existence qui tire 

tout son sens de l’éternel maintenant. 

« Ne vous inquiétez pas du lendemain : 

demain s’inquiétera de lui-même. A 

chaque jour suffit sa peine » avait dit 

Notre-Seigneur. C’est-à-dire que chaque 

jour a ses propres épreuves ; nous 

n’avons pas à emprunter au lendemain 

ses troubles, parce que ce jour-là aura 

aussi sa croix, parce que tout est connu 

depuis toute éternité. Nous devons 

abandonner le passé à la divine 

miséricorde et confier l’avenir, quelles 

qu’en soient les épreuves, à son aimable 

Providence. Sous quelque aspect qu’elle 

se présente, chaque minute comporte un 

devoir particulier qui n’est que l’écho de 

l’éternelle volonté de Dieu. L’instant 

présent est celui du salut ; s’en plaindre 

est à chaque fois une défaite ; chercher 

et trouver la volonté de Dieu est à 

chaque fois une victoire. 

 Le moment actuel nous fournit 

toujours une indication de la volonté de 

Dieu. Comment vous plaire alors, 

Seigneur ? La façon nous est donnée de 

diverses manières : par ses comman-

dements, par les évènements de sa Vie 

incarnée en Jésus-Christ qui se 

prolongent en moi par la Grâce, par la 

Voix de son Corps mystique, par les 

devoirs de notre état. Plus particu-

lièrement la Volonté divine nous est 

manifestée dans le « maintenant » avec 

tout son cortège de circonstances, 

d’obligations et d’épreuves.  

 Il nous reste toujours cependant des 

questions. Job dans son malheur en 

voulut demander compte à Dieu : 

pourquoi est-il né, pourquoi souffrait-il ? 

Dieu lui apparut, mais, au lieu de lui 

répondre, Il se mit à l’interroger sur 

quelques-unes des grandes énigmes de 

l’univers. Lorsque le Créateur eut achevé 

de lui « bourrer » la tête de questions, 

Job, sa créature, comprit que la Sagesse 

de Dieu dépassait celle de l’homme, sans 

que jamais rien ne lui échappe… Dieu 

est éternel. 

 Celui qui accepte en tout la Volonté de 

Dieu, sans s’y être résigné parce qu’il ne 

pouvait faire autrement, échappe à cette 

frustration en découvrant sous le 

déguisement des évènements extérieurs 

leur caractère réel de messagers du Dieu 

éternel qu’il aime.  



14 

Le Seignadou - février 2026 

 Afin de se préparer à la sainte nuit de 

Noël, un grand nombre de fidèles profite 

des créneaux de confession proposés. 

N’oublions pas de rendre grâce à Dieu de 

cette facilité qu’ont les fidèles de l’Aude 

de s’approcher du tribunal de la Péni-

tence ! Ailleurs, les fidèles ont parfois 

beaucoup plus de difficultés, le prêtre 

chargé du ministère étant seul et venant 

d’un lieu éloigné.  

 Noël étant par excellence la fête de la 

famille chrétienne, il est de coutume de 

se regrouper, en général, autour des 

grands-parents. Une bonne partie de nos 

familles s’est éloignée de l’Aude pour s’en 

aller en quelque autre coin de notre beau 

royaume, mais elles sont remplacées par 

les enfants de nos fidèles et leurs petits-

enfants, qui descendent dans le sud pour 

fêter Noël avec leurs parents et grands-

parents Audois.  

 Après les offices de la Nativité, M. l’ab-

bé Meugniot et M. l’abbé Chabot-

Morisseau partent pour quelques jours 

de vacances bien mérités. M. l’abbé Del-

motte reste, accompagné de M. l’abbé 

Bétin et des frères. Mais tout ce monde 

quitte également l’Aude le dimanche sui-

vant, relayé par MM. les abbés Peron et 

du Crest, rentrés d’Auvergne tard dans la 

nuit, en raison des multiples barrages de 

paysans qui bloquaient l’A75. 

 Te Deum et Veni Creator, l’action de 

grâces et l’invocation du Saint-Esprit, 

c’est tout l’esprit chrétien qui doit nous 

animer au commencement et à la fin de 

chacune de nos actions. Le 31 décembre, 

le Te Deum est chanté trois fois, à la 

messe de 7h45, à celle de 11h30, et au 

salut du Saint-Sacrement ! Le lende-

main, le Veni Creator l’est deux fois, à 

chaque messe du matin. Monsieur l’abbé 

Peron rappelle aux fidèles venus nom-

breux pour bénéficier de la messe et de 

l’indulgence, l’importance de rendre 

grâces. Pas de meilleur moyen d’obtenir 

de nouvelles grâces que de remercier de 

celles déjà reçues ! 

 Nos garçons rentrent, tels les rois 

mages, le 6 janvier, et Monsieur l’abbé 

Meugniot leur prêche la bonne parole, 

pour ce premier jour de cours de l’an 

2026. Le samedi suivant, les Petits-

Chanteurs donnent un concert à la collé-

giale de Montréal, devant M. le Maire, dé-

sormais fervent admirateur des Petits-

Chanteurs. Le succès est certain, mais la 

publicité a été défaillante. Peut-être, par-

mi nos fidèles, quelque âme de bonne vo-

Chronique du mois de janvier 
                     Par M. l’abbé Eric Peron 

Grandes orgues de Montréal-de-l’Aude. 

Concert des Petits Chanteurs à Montréal, le 10 janvier 2026. 



15 

Le Seignadou - février 2026 

lonté – et compétente au demeurant – se-

rait-elle prête à prendre de son temps 

précieux pour améliorer la communica-

tion des Petits-Chanteurs ? Prochain 

concert, certainement, aux alentours de 

la semaine sainte. 

 M. l’abbé Delmotte réunit son cercle 

Saint-Papoul chez M. et Mme Pache, 

mais il voit bien qu’il manque du monde. 

Que voulez-vous, difficile de tout conci-

lier ! C’est que le groupe Baudouin IV est 

aussi de sortie ! Les petits Loups sont au 

Domaine des Moulis, et apprennent la 

grande technique du brelage. Après la 

théorie, la pratique : il faut construire 

des épées. Devinez la suite de l’activité ? 

On se tape dessus, évidemment, et c’est 

chouette, comme dirait le P’tit Nicolas. 

Les scouts, eux, ont rendez-vous au do-

maine de Maynadier, près de Preixan. Le 

matin, construction d’un banc robuste et 

d’un char romain. L’après-midi, course 

de char, remportée par la patrouille du 

Loup. Le soir, l’abbé les rejoint, et, lors 

du dîner dans une patrouille, s’étonne de 

ce que les garçons racontent : « J’espère 

que demain, le lever est à 6h00, et pas à 

7 ! » « Tiens, mais pourquoi ? » « Ben, 

parce que nous sommes de quart, Mon-

sieur l’abbé, et plus la nuit est courte, 

moins le quart est long ! » Ils sont fous 

ces scouts ! 

 Tout est Providence !  À chaque fois 

que Monsieur l’abbé organise un apéritif 

au profit du pèlerinage, il pleut des 

cordes ! Remarquez que c’est une bonne 

idée, parce qu’ainsi, même s’il pleut, les 

fidèles peuvent « faire le parvis » comme 

on dit. Qui sait, peut-être faut-il instau-

rer le principe : pluie ? Apéro ! 

Annonces particulières 

La VIIème Université d’hiver de la Fraternité Sacerdotale Saint-Pie X aura lieu du 6 

au 8 février 2026 (accueil à partir de 18h00) à l’école Saint-Michel, domaine de la 

Martinerie (36130, Montierchaume). Retenez les dates dès maintenant ! 

Renseignements, programme et inscriptions : https://udt-fsspx.fr/ 

Baptêmes à l’église Saint-Joseph-des-Carmes : 

Le 10 janvier : Elena, fille de M. et Mme Raphaël JOLY-CALVO 

Le 17 janvier : Aloïs, fils de M. et Mme Rémi POINSINET de SIVRY 

Baptême à la chapelle du Sacré-Cœur de Castres : 

Le 17 janvier : Eloi, fils de M. et Mme Joris CANET 

1ère communion à l’église Saint-Joseph-des-Carmes :  

Le 10 janvier : Jimena JOLY 

Carnet paroissial 



16 

Le Seignadou - février 2026 

Honoraires  des  messes  

1 messe  :  18  €    1 neuvaine  :  180  €    1 trentain  :  720  €  

Pour rencontrer un prêtre du prieuré, n’hésitez pas à prendre rendez-vous ! 

Monsieur l’abbé MEUGNIOT :     06 43 58 46 04    le.meugniot@fsspx.email 

Monsieur l’abbé DELMOTTE :  06 79 78 58 76    ab.delmotte@gmail.com 

Monsieur l’abbé GAUDRAY :   04 68 72 91 08    t.gaudray@fsspx.email 

Monsieur l’abbé BETIN :      06 19 10 80 21     vincent.betin@gmail.com 

Monsieur l’abbé PERON :   04 68 76 68 39    e.peron@fsspx.email 

Monsieur l’abbé CHABOT-MORISSEAU : 04 68 76 68 17    h.chabotmorisseau@fsspx.email 

Monsieur l’abbé du CREST :   07 83 93 67 20    b.ducrest@fsspx.email 

Frère Louis-Marie, Frère Jean-François, Frère Benoît-Joseph, Frère Émeric : 04 68 76 25 40 

   

  Chers Fidèles, 

  Souvenez-vous, c’était le jour de notre baptême. Nous revêtant du vêtement 

blanc, le prêtre avait dit, « puissiez-vous le porter sans tâche jusqu’au tribunal de 

Notre-Seigneur… » La blancheur était le signe de l’âme lavée du péché, et cette robe 

était le vêtement des invités aux noces éternelles. Quel symbole ! Notre vie a be-

soin de symboles. Si notre vêtement a perdu la blancheur du baptême, il nous 

faut garder cette tenue des invités aux noces dont la signification dépasse la seule 

notion de décence. Le vêtement a aussi une portée liturgique, il est un élément du 

culte rendu au Bon Dieu. Quand le baptisé est autorisé pour la première fois à 

participer au culte, il reçoit un vêtement. Quand le lévite parcourt les étapes du 

sacerdoce, il reçoit à chaque fois de nouveaux vêtements : la soutane, le surplis, 

l’aube… jusqu’à la chasuble. Le vêtement que nous portons - exclusivement ? - le 

dimanche est le signe de notre participation au culte divin, et il n’est pas laissé à 

l’appréciation des individus : il y a des règles. C’est parce qu’elle se tient en pré-

sence de Dieu et de ses anges que la femme porte un voile sur ses beaux cheveux. 

Elle accepte de ne pas attirer les regards à elle, mais elle s’efface en présence de 

Dieu. Ce signe d’effacement en la présence de Dieu a la même exigence pour 

l’homme qui doit montrer dans sa tenue la haute conviction du lieu sacré et des 

mystères qui y sont célébrés. Donc… pas de relâchement. Le dimanche n’est pas 

le jour où l’homme ne se rase pas et où il s’habille comme tous les jours de la se-

maine, qu’il soit artisan, médecin ou avocat. Alors… imaginez la tenue que vous 

porteriez pour le mariage ou l’ordination de votre enfant… et rien de moins. C’est 

dès votre « dressing » que vous vous préparez à la messe. Parce que le dimanche, 

c’est le Jour du Seigneur. 

 

Abbé Louis-Edouard Meugniot + 


