
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Maison généralice – Schloss Schwandegg – CH-6313 Menzingen ZG – T. +41 41 757 10 50  

COMMUNIQUÉ  
DE LA MAISON GÉNÉRALICE 

Lors de l’entrevue du 12 février dernier entre Monsieur l’abbé Pagliarani, Supérieur 
général de la Fraternité Sacerdotale Saint-Pie X, et Son Éminence le cardinal Víctor 
Manuel Fernández, Préfet du Dicastère pour la Doctrine de la Foi, organisée à la suite de 
l’annonce de futurs sacres épiscopaux pour la Fraternité, ce dernier avait proposé « un 
chemin de dialogue spécifiquement théologique, selon une méthodologie bien précise, 
[…] pour mettre en évidence les minima nécessaires à la pleine communion avec l’Église 
catholique », conditionnant ce dialogue à la suspension des consécrations épiscopales 
annoncées. 

À la demande du Préfet du Dicastère, le Supérieur général a présenté cette proposition 
aux membres de son Conseil, et a pris le temps nécessaire pour l’évaluer. 

En date du 18 février, Monsieur l’abbé Pagliarani a fait parvenir sa réponse écrite au 
Cardinal, accompagnée de plusieurs annexes et signée par les cinq membres du Conseil 
général. 

La question étant désormais du domaine public, en raison de la communication publiée 
par le Saint-Siège le 12 février, il paraît opportun de rendre également public le contenu 
de cette lettre et de ses annexes, afin de permettre aux fidèles intéressés de connaître 
avec précision la réponse apportée.  

Monsieur le Supérieur général confie cette situation à la prière des membres de la 
Fraternité et de tous les fidèles. Il demande que la prière du chapelet, ainsi que les 
sacrifices du Carême qui s’ouvre, soient tout spécialement offerts pour le Saint-Père, 
pour le bien de la sainte Église, et pour préparer dignement les âmes à la cérémonie du 
1er juillet. 

Menzingen, le 19 février 2026 
  



 

Lettre de l’abbé Pagliarani  
au cardinal Fernández 

Menzingen, le 18 février 2026  

Mercredi des Cendres 

Éminence Révérendissime, 

Tout d’abord, je vous remercie de m’avoir reçu le 12 février dernier, ainsi que d’avoir 
rendu public le contenu de notre rencontre, ce qui favorise une parfaite transparence 
dans la communication. 

Je ne peux qu’accueillir favorablement l’ouverture à une discussion doctrinale, 
manifestée aujourd’hui par le Saint-Siège, pour la simple raison que c’est moi-même qui 
l’avais proposée il y a exactement sept ans, dans une lettre datée du 17 janvier 2019 1. À 
l’époque, le Dicastère n’avait pas vraiment exprimé d’intérêt pour une telle discussion, 
au motif – exposé oralement – qu’un accord doctrinal entre le Saint-Siège et la Fraternité 
Saint-Pie X était impossible. 

Du côté de la Fraternité, une discussion doctrinale était – et demeure toujours – 
souhaitable et utile. En effet, même si l’on ne parvient pas à se mettre d’accord, des 
échanges fraternels permettent de mieux se connaître mutuellement, d’affiner et 
d’approfondir ses propres arguments, de mieux saisir l’esprit et les intentions qui 
animent les positions de son interlocuteur, surtout son amour réel pour la Vérité, pour 
les âmes et pour l’Église. Cela vaut, en tout temps, pour les deux parties. 

Telle était précisément mon intention, en 2019, lorsque j’ai suggéré une discussion 
dans un moment serein et pacifique, sans la pression ou la menace d’une éventuelle 
excommunication qui aurait rendu le dialogue un peu moins libre – ce qui, 
malheureusement, se produit aujourd’hui.  

Cela dit, si je me réjouis, bien sûr, d’une nouvelle ouverture au dialogue et d’une 
réponse positive à ma proposition de 2019, je ne puis accepter, par honnêteté 
intellectuelle et fidélité sacerdotale, devant Dieu et devant les âmes, la perspective et les 
objectifs au nom desquels le Dicastère propose une reprise du dialogue dans la situation 
actuelle ; ni, d’ailleurs, le report de la date du 1er juillet.  

Je vous en expose respectueusement les raisons, auxquelles j’ajouterai quelques 
considérations complémentaires. 

1. Nous savons d’avance tous deux que nous ne pouvons pas nous mettre d’accord sur 
le plan doctrinal, en particulier concernant les orientations fondamentales prises 
depuis le Concile Vatican II. Ce désaccord, du côté de la Fraternité, ne relève pas 
d’une simple divergence de vue, mais d’un véritable cas de conscience, né de ce qui 
s’avère une rupture avec la Tradition de l’Église. Ce nœud complexe est 

 
1 Cf. Annexe I. 



 

malheureusement devenu encore plus inextricable avec les développements 
doctrinaux et pastoraux survenus au cours des récents pontificats.  

Je ne vois donc pas comment un processus de dialogue commun pourrait aboutir à 
déterminer ensemble ce qui constituerait « les exigences minimales pour la pleine 
communion avec l’Église catholique », puisque – comme vous l’avez vous-même 
rappelé avec franchise – les textes du Concile ne peuvent être corrigés, ni la légitimité 
de la Réforme liturgique remise en cause. 

2. Ce dialogue est censé permettre de clarifier l’interprétation du Concile Vatican II. 
Mais celle-ci est déjà clairement donnée dans le post-Concile et les documents 
successifs du Saint-Siège. Le Concile Vatican II ne constitue pas un ensemble de 
textes librement interprétables : il a été reçu, développé et appliqué depuis soixante 
ans, par les papes qui se sont succédé, selon des orientations doctrinales et pastorales 
précises. 

Cette lecture officielle s’exprime, par exemple, dans des textes majeurs tels que 
Redemptor hominis, Ut unum sint, Evangelii gaudium ou Amoris lætitia. Elle 
se manifeste également dans la Réforme liturgique, comprise à la lumière des 
principes réaffirmés dans Traditionis custodes. Tous ces documents montrent que 
le cadre doctrinal et pastoral dans lequel le Saint-Siège entend situer toute discussion 
est d’ores et déjà déterminé. 

3. Le dialogue proposé se présente aujourd’hui dans des circonstances qui ne peuvent 
être ignorées. En effet, nous attendions depuis sept ans un accueil favorable à la 
proposition de discussion doctrinale formulée en 2019. Plus récemment, nous avons 
écrit par deux fois au Saint-Père : afin de solliciter d’abord une audience, puis pour 
exposer avec clarté et respect nos besoins et la situation concrète de la Fraternité.  

Or, après un long silence, ce n’est qu’au moment où des sacres épiscopaux sont 
évoqués que l’on propose la reprise d’un dialogue, lequel apparaît donc comme 
dilatoire et conditionné. En effet, la main tendue de l’ouverture au dialogue 
s’accompagne malheureusement d’une autre main déjà prête à infliger des sanctions. 
Il est question de rupture de communion, de schisme 2 et de « graves conséquences ». 
Qui plus est, cette menace est désormais publique, ce qui crée une pression 
difficilement compatible avec un vrai désir d’échanges fraternels et de dialogue 
constructif.  

4. Par ailleurs, il ne nous paraît pas possible d’entreprendre un dialogue pour définir 
quels seraient les minima nécessaires à la communion ecclésiale, tout simplement 
parce que cette tâche ne nous appartient pas. Tout au long des siècles, les critères 
d’appartenance à l’Église ont été établis et définis par le Magistère. Ce qui devait être 
cru obligatoirement pour être catholique a toujours été enseigné avec autorité, dans 
une fidélité constante à la Tradition. 

 
2 La Fraternité se défend pourtant de toute accusation de schisme et considère, appuyée sur toute la 
théologie traditionnelle et l’enseignement constant de l’Église, qu’une consécration épiscopale non 
autorisée par le Saint-Siège, lorsqu’elle ne s’accompagne ni d’une intention schismatique, ni de la collation 
de la juridiction, ne constitue pas une rupture de la communion de l’Église. Cf. Annexe II. 



 

Dès lors, on ne voit pas comment ces critères pourraient faire l’objet d’un 
discernement commun par le moyen d’un dialogue, ni comment ils pourraient être 
réévalués aujourd’hui au point de ne plus correspondre à ce que la Tradition de 
l’Église a toujours enseigné, et que nous désirons observer fidèlement, à notre place. 

5. Enfin, si un dialogue est envisagé en vue d’aboutir à une déclaration doctrinale que 
la Fraternité puisse accepter, concernant le Concile Vatican II, nous ne pouvons 
ignorer les précédents historiques des efforts déployés en ce sens. J’attire votre 
attention en particulier sur le plus récent : le Saint-Siège et la Fraternité ont eu un 
long parcours de dialogue, commencé en 2009, particulièrement intense pendant 
deux ans, puis poursuivi de manière plus sporadique jusqu’au 6 juin 2017. Pendant 
toutes ces années, on a cherché à atteindre ce que le Dicastère propose maintenant.  

Or, tout s’est finalement terminé de manière drastique par une décision unilatérale 
du préfet de la Congrégation pour la Doctrine de la foi, le cardinal Müller, qui, en juin 
2017, a solennellement établi, à sa manière, les « minima nécessaires pour la pleine 
communion avec l’Église catholique », incluant explicitement tout le Concile et le 
post-Concile 3. Cela montre que, si l’on s’obstine dans un dialogue doctrinal trop forcé 
et sans suffisamment de sérénité, à long terme, au lieu d’obtenir un résultat 
satisfaisant, on ne fait qu’aggraver la situation. 

 

Ainsi, dans le constat partagé que nous ne pouvons pas trouver d’accord sur la 
doctrine, il me semble que le seul point sur lequel nous pouvons nous rejoindre est celui 
de la charité envers les âmes et envers l’Église. 

En tant que cardinal et évêque, vous êtes avant tout un pasteur : permettez-moi de 
m’adresser à vous à ce titre. La Fraternité est une réalité objective : elle existe. C’est 
pourquoi, au fil des années, les Souverains Pontifes ont pris acte de cette existence et, 
par des actes concrets et significatifs, ont reconnu la valeur du bien qu’elle peut 
accomplir, malgré sa situation canonique. C’est également pour cela que nous nous 
parlons aujourd’hui. 

Cette même Fraternité vous demande uniquement de pouvoir continuer à faire ce 
même bien aux âmes auxquelles elle administre les saints sacrements. Elle ne vous 
demande rien d’autre, aucun privilège, ni même une régularisation canonique qui, dans 
l’état actuel des choses, s’avère impraticable en raison des divergences doctrinales. La 
Fraternité ne peut pas abandonner les âmes. Le besoin des sacres est un besoin concret 
à court terme pour la survie de la Tradition, au service de la sainte Église catholique. 

Nous pouvons être d’accord sur un point : aucun d’entre nous ne souhaite rouvrir des 
blessures. Je ne répéterai pas ici tout ce que nous avons déjà exprimé dans la lettre 
adressée au pape Léon XIV, et dont vous avez directement connaissance. Je souligne 
seulement que, dans la situation présente, la seule voie réellement praticable est celle de 
la charité. 

 
3 Cf. Annexe III. 



 

Au cours de la dernière décennie, le pape François et vous-même avez abondamment 
prôné « l’écoute » et la compréhension des situations particulières, complexes, 
exceptionnelles, étrangères aux schémas ordinaires. Vous avez également souhaité une 
utilisation du droit qui soit toujours pastorale, flexible et raisonnable, sans prétendre tout 
résoudre par des automatismes juridiques et des schémas préétablis. La Fraternité ne 
vous demande rien d’autre dans le moment présent – et surtout elle ne le demande pas 
pour elle-même : elle le demande pour ces âmes dont, comme déjà promis au Saint-Père, 
elle n’a d’autre intention que de faire de véritables enfants de l’Église romaine. 

Enfin, il est un autre point sur lequel nous sommes également d’accord, et qui doit 
nous encourager : le temps qui nous sépare du 1er juillet est celui de la prière. C’est un 
moment où nous implorons du Ciel une grâce spéciale et, de la part du Saint-Siège, de la 
compréhension. Je prie en particulier pour vous le Saint-Esprit et – ne le prenez pas 
comme une provocation – son épouse très sainte, la Médiatrice de toutes les grâces. 

Je tiens à vous remercier sincèrement pour l’attention que vous m’avez accordée, et 
pour l’intérêt que vous voudrez bien porter à la présente question. 

Veuillez agréer, Éminence Révérendissime, l’expression de mes salutations les plus 
distinguées et de mon dévouement dans le Seigneur. 

 

Davide Pagliarani  
Supérieur général 

  + Alfonso de Galarreta Christian Bouchacourt 

  Premier Assistant général Second Assistant général 

 + Bernard Fellay   Franz Schmidberger 
 Premier Conseiller général   Second Conseiller général 
 Ancien Supérieur général    Ancien Supérieur général 

 

 

 

Annexe I : Lettre de l’abbé Pagliarani à Mgr Pozzo, du 17 janvier 2019 
Annexe II : Ordre et juridiction : inanité de l’accusation de schisme 
Annexe III : Lettre du Cardinal Müller à Mgr Fellay, du 6 juin 2017 
  



 

Annexe I 
Lettre de l’abbé Pagliarani à Mgr Pozzo, du 17 janvier 2019 

Excellence Révérendissime, 

Tout d’abord, je tiens à vous remercier de la bienveillante attention que vous avez manifestée au 
cours de toutes ces années vis-à-vis de la Fraternité Saint-Pie X ainsi que du bon accueil que 
vous m’avez réservé lors de notre rencontre du 22 novembre 2018. Ma gratitude s’étend 
naturellement aussi à S. Em. le cardinal Ladaria. 

Comme convenu lors de cette rencontre, je vous écris au sujet des discussions théologiques 
prévues. Par rapport à ce que nous avons fait dans le passé, je propose de privilégier des échanges 
écrits réguliers entre théologiens du Saint-Siège et de la Fraternité, en prévoyant par exemple 
deux rencontres annuelles. 

Les interlocuteurs que je propose pour la Fraternité sont des prêtres aptes à la discussion 
doctrinale. Il s’agit de MM. les abbés Arnaud Sélégny, Guillaume Gaud et Jean-Michel Gleize. Il 
est d’ailleurs prévu que l’abbé Sélégny réside bientôt à la Maison généralice, ce qui permettra de 
conserver un lien plus direct entre nous. Cela n’empêche pas que d’autre confrères puissent 
donner leur contribution par ailleurs. 

Je pense qu’il serait bon d’envisager dès maintenant la possibilité de publier le résultat de ces 
discussions. Cette idée m’est venue à la lecture du verbatim de votre rencontre du 28 février 
2018 avec mon prédécesseur. Vous exprimiez vous-même le souhait d’une telle publication. C’est 
la raison pour laquelle je me permets de faire cette suggestion. Mais je vous laisse nous indiquer 
la manière de publier des synthèses respectives de nos discussions, si cela vous semble 
raisonnable. 

Par rapport aux thèmes des discussions, je pense qu’il serait bien qu’ils concernent à la fois le 
Concile et le Magistère postérieur. En effet, dans le développement post-conciliaire, il existe 
beaucoup d’éléments qui permettent de préciser la véritable interprétation à donner au Concile : 
d’où l’importance d’inclure dans les échanges le Magistère post-conciliaire. 

Je propose donc la liste suivante, qui devrait nous permettre de couvrir à peu près tous les 
thèmes à traiter : 

1. Les fondements ecclésiologiques de l’œcuménisme ; 
2. La pratique de l’œcuménisme par la hiérarchie de l’Église ; 
3. Les fondements et buts du dialogue interreligieux ; 
4. Le salut des juifs selon le Magistère actuel ; 
5. La nouvelle conception du sacerdoce : ses fondements théologiques et ses conséquences 

liturgiques ; 
6. Le ministère pétrinien à la lumière de Apostolos Suos, Ut Unum Sint et des autres 

enseignements de Jean-Paul II ; 
7. La synodalité dans le cadre du Magistère actuel ; 
8. La doctrine actuelle sur la morale conjugale ; 
9. Le primat et le rôle de la conscience dans le Magistère conciliaire et post-conciliaire. 

J’espère que cela corresponde aussi à vos attentes. 

Veuillez agréer, Excellence Révérendissime, mes salutations très respectueuses in Domino. 

Don Davide Pagliarani  



 

Annexe II 
Ordre et juridiction : inanité de l’accusation de schisme 

La constitution Lumen gentium sur l’Église énonce au chapitre III, au n° 21, que le pouvoir de 
juridiction est conféré par la consécration épiscopale en même temps que le pouvoir d’ordre. Le 
décret Christus Dominus sur la charge pastorale des évêques dans l’Église énonce la même 
chose, dans son Préambule, au n° 3. Et cette affirmation est reprise par le Code de droit 
canonique de 1983, au canon 375 § 2. Or, dans l’Église, la réception du pouvoir épiscopal de 
juridiction dépend de droit divin de la volonté du Pape, et le schisme se définit précisément 
comme l’acte de celui qui s’arroge une juridiction de façon autonome et sans tenir compte de la 
volonté du Pape. C’est pourquoi, selon ces documents, une consécration épiscopale accomplie 
contre la volonté du Pape serait nécessairement un acte schismatique. 

Cette argumentation, qui voudrait conclure que seraient schismatiques les consécrations épiscopales 
à venir au sein de la Fraternité, repose tout entière sur le postulat du Concile Vatican II selon 
lequel la consécration épiscopale donne à la fois le pouvoir d’ordre et celui de juridiction.  

Or, de l’avis de pasteurs et de théologiens dont l’autorité était reconnue au moment du Concile 
Vatican II, ce postulat n’est pas traditionnel et est dénué de fondement solide. Lors du Concile, 
le cardinal Browne, Mgr Luigi Carli l’ont démontré dans leurs remarques écrites sur le schéma 
de la future constitution Lumen gentium. Mgr Dino Staffa pareillement, en s’appuyant sur les 
données les plus avérées de la Tradition.  

Pie XII a déclaré à trois reprises, dans Mystici corporis en 1943, dans Ad Sinarum gentem en 
1954 et dans Ad apostolorum principis en 1958, que le pouvoir épiscopal ordinaire de 
gouvernement dont jouissent les évêques, et qu’ils exercent sous l’autorité du Souverain Pontife, 
leur est communiqué de façon immédiate – c’est-à-dire sans l’intermédiaire de la consécration 
épiscopale – par le même Souverain Pontife : « immediate sibi ab eodem Pontifice Summo 
impertita ». Si ce pouvoir leur est conféré de façon immédiate par le seul acte de la volonté du 
Pape, on ne voit pas comment il pourrait découler du sacre.  

D’autant moins que le plus grand nombre des théologiens et des canonistes nient absolument 
que la consécration épiscopale donne le pouvoir de juridiction.  

Et la discipline de l’Église est en contradiction avec cette thèse. En effet, si le pouvoir de 
juridiction est conféré par la consécration, comment se fait-il qu’un Souverain Pontife élu, qui 
n’aurait pas encore été consacré évêque, possède de droit divin la plénitude du pouvoir de 
juridiction, ainsi que l’infaillibilité, dès l’instant même où il accepte son élection ? Selon la même 
logique, si c’est le sacre qui donne la juridiction, les évêques résidentiels nommés mais non 
encore consacrés, bien qu’ils soient déjà établis à la tête de leur diocèse comme vrais pasteurs, 
n’auraient aucun pouvoir de juridiction et aucun droit de siéger en concile, alors qu’en réalité ils 
ont bel et bien ces deux prérogatives avant leur consécration épiscopale. Quant aux évêques 
titulaires, qui ne jouissent d’aucune autorité sur aucun diocèse, ils auraient été privés durant des 
siècles de l’exercice d’un pouvoir de juridiction que, d’après Lumen gentium, ils auraient reçu 
en vertu de leur consécration.  

Si l’on objecte que le sacre donne déjà un pouvoir de juridiction proprement dit, mais qui réclame 
l’intervention du Pape pour pouvoir s’exercer concrètement, nous répondons que cette 
distinction est factice, puisque Pie XII dit bien que c’est le pouvoir de juridiction dans son 
essence qui est immédiatement communiqué par le Pape, qui ne se contente donc pas de réaliser 
une condition requise au bon exercice de ce pouvoir.  

Les évêques qui seront consacrés le 1er juillet prochain comme auxiliaires de la Fraternité ne 
s’arrogeront donc aucune juridiction contre la volonté du Pape, et ne seront nullement 
schismatiques.  



 

Annexe III 
Lettre du cardinal Müller à Mgr Fellay, du 6 juin 2017 

Excellence, 

Comme vous le savez, le Pape François a manifesté, à maintes reprises, sa bienveillance envers 
votre Fraternité Sacerdotale, en accordant en particulier, à tous les prêtres membres, la faculté 
de confesser de manière valide les fidèles et en autorisant les Ordinaires des lieux à concéder 
des licences pour la célébration des mariages des fidèles qui suivent l’activité pastorale dans 
votre Fraternité. D’autre part, la discussion se poursuit au sujet des questions relatives au plein 
rétablissement de la communion de votre Fraternité avec l’Église catholique. 

À ce sujet, avec l’approbation du Souverain Pontife, j’ai jugé nécessaire de soumettre à la Session 
Ordinaire de notre Congrégation, réunie le 10 mai dernier, le texte de la Déclaration doctrinale 
qui vous a été transmis durant la rencontre du 13 juin 2016, comme condition nécessaire en vue 
du plein rétablissement de la communion. Voici à ce propos, les décisions unanimes de tous les 
Membres de notre Dicastère : 

1. Il est nécessaire d’exiger des membres de la Fraternité Sacerdotale Saint-Pie X l’adhésion 
à la nouvelle formule de la Professio fidei datant de 1988. En conséquence, il n’est plus 
suffisant de leur demander d’émettre la Professio fidei de 1962. 

2. Le nouveau texte de la Déclaration doctrinale doit comporter un paragraphe dans lequel 
les signataires déclarent, de manière explicite, leur acceptation des enseignements du 
Concile Vatican II et ceux de la période post conciliaire, en accordant auxdites 
affirmations doctrinales le degré d’adhésion qui leur est dû. 

3. Les membres de la Fraternité Sacerdotale Saint-Pie X doivent reconnaître, non 
seulement la validité, mais aussi la légitimité du Rite de la Sainte Messe et des 
Sacrements, selon les livres liturgiques promulgués après le Concile Vatican II. 

Au cours de l’Audience accordée au Cardinal Préfet, le 20 mai 2017, le Souverain Pontife a 
approuvé ces décisions. 

En vous les communiquant, je vous serais reconnaissant de bien vouloir les faire connaître aux 
membres de la Fraternité Sacerdotale Saint-Pie X. 

Vous assurant de ma prière pour votre délicate mission, je vous prie d’agréer l’expression de mes 
sentiments dévoués dans le Seigneur. 

Gerhard Card. Müller, Préfet 

 


