Tourricr 3¢ Wome

INFORMATIONS RELIGIEUSES

DOCUMENTS

COMMENTAIRES

QUESTIONS & REPONSES

Défense et illustration
de la corédemption

Abbé Jean-Michel Gleize

page 1

D'une Académie a l'autre!

Abbé Jean-Michel Gleize

page9

N° 694 FEVRIER 2026

Une nouvelle mar1010gle
protestantlsee

Abbé Jean-Michel Gleize

page 11

DEFENSE ET ILLUSTRATION
DE LA COREDEMPTION

J1-
Au service de la mariologie :
I’Académie mariale internationale

1. Le 27 juillet 1946, I'Ordre des
Fréres Mineurs mit sur pied une
Commission mariale franciscaine,
dont le siege ¢raic a 'Universice
pontificalede’AntonianumaRome,
dans le but d'organiser et de diriger
toutes les activites mariologiques et
mariales qui seraient mences dans
I'Ordre. Confi¢e a la présidence
du Pére Carlo Bali¢ (1899-1977),
titulaire de la chaire de mariologie
a '’Antonianum, cette Commission
fut dotce de statuts qui prévoyaient
la création 2 Rome d’'une Académie
mariale (« Academia Mariana »)
ayant pour but dorganiser des
Cette
officiellement

conférences  scientifiques.

fuc

inaugurce le 29 avril 1947 par le

Academia

. . 14 ! \ o
ministre genéral, le peére Pacifico

Perantoni, lors du « Premier

congres mariologique des freres
mineurs d’ltalie ».

2. Entre-temps, le Saint-Siege avait
recu de nombreuses demandes
pour organiser un congres mondial
a loccasion de la proclamation
du dogme de I'Assomption. Il
confia ce congres a ['Academia
Mariana, qui se présenta des lors
sous le nom d’Academia Mariana
Internationalis. Clest ainsi

1950,
fut celebre le huitieme Congres

quen
a Rome, a I'Antonianum,
marial international auquel fut
ajoute, a l'initiative du Pere Balic,
le premier Congres mariologique
international, a caractere purement
scientiﬁque. D’autres suivirent, en
1954, et en 1958.

3. A la demande du Pére Balid,
le 8 décembre 1959, le Souverain
Pontife XXIII,
Motu proprio Majora in dies, a

par le

Jean

donné a DPAcadémie le titre de
« Pontificale » - laquelle devint la
« Pontificalis Academia Mariana
(ou PAMI) -

reconnaissant ainsi officiellement

Internationalis
les activités de DIAcademia, en

tant quorganisme international
et central pour la coordination du
travail mariologique des differentes
nations et entités scientifiques, et
lui confiant le Conseil permanent
pour lorganisation des Congres
mariologiques et mariaux
internationaux. Avec les nouveaux
statuts, approuves par Jean-Paul
Il le 8 janvier 1996, la PAMI est
devenue membre du Conseil
pontifical de la culture, tandis que
son president et son secrétaire sont
désormais nommes par le Pape.
Une revision des statuts, approuvee
par le Pape Jean-Paul II le 9 janvier
1997, a accorde a la PAMI le siege
juridique dans PEtat de la Cité du
Vatican. A partir de l'an 2000, les




FEVRIER 2026

Courrier de Rome

congres ont pris leur nom actuel de
« Congres international marial ».

Sl -
Le Congrés mario]ogique

de 1950.

4. Le premier Congrés mario]ogique
international, qui se tint a Rome en
1950, prit pour titre « Alma socia
Christi » et pour theme d¢tude
« la coopération de la bienheureuse
Vierge Marie dans lacquisition
et la distribution des graces » .
Le volume des Actes rassemble 22
¢tudes, d'égale et grande valeur.
Quatre dentre elles se décachent
cependant des autres, en raison de
leur profondeur théologique : ce
sont celles de Charles De Koninck 2,
du Pere Charles Boyer 3, du Pere
Rosaire Gagnebet * et de celui qui
n'¢tait pour Theure que le Pere
Edouard Gagnon et qui devait par
la suite étre élevé au cardinalat .

-1-

Le Pére Rosaire Gagnebet

5. Le grand mérite du Pere Rosaire
Gagnebet est d’avoir ici répondu,
d'une manicre que lon peut
. .. \ 5 1. .
estimer définitive, a  lobjection

des

selon lesquels le Christ, et lui seul,

bien connue Protestants,
serait Redempteur et Médiateur,
excluant par avance la possibilice
méme de toute « corédemption »,
y compris celle de la Mere de
Dieu : « A quoi bon une telle

corédemption qui n’ajoute rien a

la rédemption du Christ ? ». Lon
pourrait déja répondre avec saint
Paul, dans I'Epitre aux Colossiens :
« JJaccomplis dans ma chair ce qui
manque a la Passion du Christ,
pour son Corps qui est I'Eglise » ©.
Mais alors l'objection rebondit
manquerait-il quelque chose a l'acte
rédempteur du Christ ?

6. Non point du cote de son objet :
en effet, « méme les avantages qui
derivent de la coopération de Marie
pour elle ou pour nous furent l'objet
des mérites du Christ ». Le Christ a
tout merice pour tous, et de maniére
suffisante : « Aussi la corédemption
de Marie pas

comme un complément objectif

n'apparait-clle

nécessaire en fait a l’acceptation
de la rédemption du Christ par
Dieu ou a son efficacité pour les
hommes ». Du coté de l'objet, donc,
la Corédemption de Marie n'ajoute
rien a la Rédemption de Jesus. Mais
elle n'en devient pas inutile pour
autant.

7. Car, comme tout acte, lacte
rédempteur de la Passion du Christ
ne se définit pas seulement par son
objet, cest-a-dire par les graces qu'il
nous mérite. Il se definit aussi par
son sujet. Ce que la Corédemption
ajoute, c'est précisément le propre
mérite d’'une créature, qui possede
par (ou de

congruo), un droit personnel a ces

ainsi, convenance
graces que Dieu va lui donner a la
fois en raison de la souffrance du
Christ et de la sienne. Si 'on sen

¢tonne, jusqua sen scandaliser,
il faut alors sétonner aussi, et
méme se scandaliser, de constater
l'action des causes secondes créées,
« alors que la Toute Puissance est
capable de tout opérer sans elles
et qulelles ne peuvent agir que par
une vertu quelles tiennent d'elle ».
Et pour retirer sa raison d'écre a cet
¢tonnement et a ce scandale, saint
Thomas répond que, si ce concours
de la creature est voulu par son
Creéateur, « ce nest pas pour venir
au secours de quelque impuissance
de Celui qui peut tout et fait tout
comme cause premiére, mais cest
pour communiquer aux créature
la perfection de la causalité, qui les
rend plus semblables a la premicre
Bonté, source de tous les étres » 7.
De la sorte, dans l'ordre du salut,
si le Christ est cause universelle de
tous les effets de grace, cependant
il communique aux hommes le
pouvoir de les répandre parmi
eux. « Est-il étonnant qu’:‘1 sa Mére,
que Dieu lui avaic donnée pour
compagne intime dans locuvre
de notre douloureux rachat, il
ait communiqué la dignit¢ de
corédemptrice, qui fait que nous lui
sommes redevables, a elle aussi, de
notre salut ? ». Il y a donc ici une
haute convenance, qui sexplique du
fait méme que la bont¢ divine veut
se diffuser a sa créature.

8. Le Pere Gagnebet montre aussi
que cette corédemption de la
Vierge, qui est une Coopération
absolument unique a lacte par

1 Academia Mariana Incernationalis, Alma Socia Christi. Acta congressus mariologici-mariani Romae anno sancto MCML celebrati, vol. 11 : « De coopera-

tione beatae virginis Mariae in acquisitione et distributione gratiarum », Romae, 1952. Téléchargeable sur le site de TAcadémie : heeps://www.pami.

info/pubblicazioni/

2 Charles De Koninck, « La prophétie de Siméon et la Compassion de la Vierge Mere », p. 184-191.

3 Charles Boyer, sj, « Réflexions sur la Coredemption de Marie », p. 2-12.

4 Rosaire Gagnebet, op, « Difficuleés sur la Corédemption : principes de solution », p. 13-20.

5 Edouard Gagnon, pss, « Maternité¢ divine et Corédemption », p. 49-60. Sauf avis contraire, les citations qui suivent entre guillemets renvoient

. \ . o
respectivement a chacun des articles étudiés.
6 Colossiens, 1, 24.

7 Le Pére Gagnebet cite ici la Somme theologique, Prima pars, question XXII, articles 3 et 8 5 question CIII, article 6.




lequel le Sauveur mérite toutes les
graces pour toutes les créatures
humaines, est non seulement
convenable mais encore possible.
En effet, les actes corédempreurs
de Marie ne concourent pas a I'acte
par lequel le Christ acquiert les
graces particulicres destinées a elle-
méme. « Dans le plan divin auquel
se conforment les intentions du
Christ, la grace de Marie est voulue
comme un principe subordonné

des

hommes. En vertu d€ SOn union aux

dons destinés aux autres
actes salvifiques, Marie acquiert un
mérite subjectif de congruo aux dons
destinés aux autres hommes mérités
en stricte justice par le Christ ».
Clest

dons destinés aux autres hommes,

seulement le mérite aux
et ce mlest pas le mérite aux dons
destinés a elle-méme, puisque le
principe du mérite ne peut tomber
sous le mérite. Le mérite de Marie
est d'abord merité par le Christ,
sans que Marie y coopére par sa
Compassion, avant de pouvoir
sexercer ensuite en Coopération
a celui du Christ. I y a donc un
ordre dans la Redemption, « mais
cest simplement du cote des effets
ou des fruits de la rédemption du
Christ que nous plagons cet ordre
de nature ». Lacte rédempteur de
la Passion du Christ est unique et
indissociable de Tacte ¢galement
rédempteur de la Compassion de
Marie. La distinction a lieu aux
niveau des effets. « Aussibien », peut
conclure le Pére Gagnebet, « est-
ce a la grace quelle a regue intuitu
meritorum Christi, en considération
des mérites du Christ, que la Mere
de Dieu sublimiori modo redempra,
rachetée  d’'une  manicre  plus
sublime, doit d’avoir coopéré a la
rédemption objective ».

Courrier de Rome

FEVRIER 2026

- -

Le Pére Charles Boyer

9. Létude du Pere Boyer vient
14 /
completer et developper celle du
Pere Gagnebet, en nous montrant
en quoi consiste précisément cette
Corédemption de Marie. Apres
. li . . o1 !

avoir ctabli la possibilite et la
convenance de cette participation
de la Mére a la Passion de son divin
Fils, il reste encore a indiquer sa
nature exacte, au sens ou il sagit
de la Coredemption absolument
unique de Marie, distincte de tout
autre dans 'Eglise.

10. « Que la sainte Vierge soit
corédemptrice », écrit en effet le
Pere Boyer, « au sens ou le sont
les autres ames justes qui prient
pour les pecheurs, qui sadonnent a
lapostolat, qui se sanctifient pour
les autres, aucun catholique ne peut
en douter. Une telle corédemption
que I'on peut appeler corédemption
subjective, consiste seculement a faire
profiter les hommes des meérites
du Redempteur acquis sur la croix
du Calvaire. Par 'abondance de sa
grace et par l'intensité de sa charite
maternelle, Marie remplit ce role
de facon suréminente. Par son
intercession, elle le remplit encore
au ciel. Mais quand on parle de la
corédemption de la sainte Vierge,
on veut désigner autre chose. On
veut parler de sa coopération
a lacte méme par lequel le
Christ nous a rachetés. Jésus est
Rédempteur parce quil a par sa
mort rachet¢ Thomme pécheur.
Marie sera legitimement appelée
corédemptrice si elle a eu une part
réelle et méritoire au sacrifice. |[...]
Par ce consentement amoureux
a ¢tre la mere du rédempteur,
Marie serait dé¢ja en quelque sorte
corédemptrice ; les papes et les

fideles droit de lui
donner ce titre, et aucun chrétien
Mais
n'est-ce pas en un sens plus plein

auraient le

ne devrait le lui refuser.
que Marie est dite corédemptrice ?
A-t-elle non plus seulement donné
au monde le Rédempteur, encore
collabor¢ avec le Rédempreur dans
l'acte méme de la redemption ? N "a-t-
elle pas contribu¢ de quelque fagon
immédiate a la constitution du prix
avec lequel 'homme a été racheté ?
Il faut bien entendre la question ».

1. La réponse a cette question
se trouve dans les sources de la
Reévelation. Le Pere Boyer estime
ici que « le Protévangile [Gn, 11, 15],
interpréeé a la lumiere du Nouveau
Testament et de la Tradition, nous
donne une réponse fondamentale. En
effet, « l’interprétation mariologique,
cest-a-dire, celle des auteurs qui y
voient prophétisée la victoire de
la nouvelle Eve sur Satan, est allée
croissant depuis les origines jusqua
la Réforme ». Et de faire valoir
l'assertion « signée par 113 Peres
au [premier| Concile du Vatican :
" Selon l'enseignement de lapotre
saint Paul qui figure dans I'Epitre
aux Romains, aux chapitres \Y
a VIII, dans la premiére Epftre
aux Corinthiens, au chapitre XV,
versets 24, 26, 54, 57, dans I'Epitre
aux Hebreux, chapitre II, versets
14-15 et dans dautres passages
encore, le triomphe que le Christ
a remporté sur Satan, l’antique
serpent, consiste comme en ses
parties intégrantes, en une trip]e
victoire sur le péché et sur les fruits
du péche que sont la concupiscence
et la mort. Or, dans le verset 15 du
chapitre I1I du livre de la Genese, il
est indique que la Meére de Dieu est
associée a son Fils dans ce triomphe
et quelle 'est d'une maniere unique.
Et si nous ajoutons a cela I'adhésion




FEVRIER 2026

Courrier de Rome

unanime des saints Peres de I'Eglise,
nous ne doutons pas que ce passage
du Protévangile désigne a avance
la bienheureuse Vierge telle quelle
apparait remporter cette triple
victoire " » 8. Méme si ce texte a pu
¢ere utilisé d’abord pour démontrer
la  Conception immaculée de
Marie, « le plus souvent, la
Corédemption est impliquée dans
sa démonstration ». Car il est bien
dit ici non seulement que la Mere
et le Fils n'ont jamais été atteints
par le peche et aucune de ses suites,
mais que la Mére a eu sa part dans
la victoire méme de son Fils

« Clest le Fils (ipsum) qui brisera la
téte du serpent, mais les inimitics
sont ¢tablies entre le serpent d’un
coté et de lautre la Femme ». Non
seulement Marie vaincra le serpent
par sa Conception immaculée et par
Pabsence de tout peché personnel,
mais « il sensuit aussi quelle le
vaincra comme le vaincra son Fils,
en effacant le péché du monde.
Le triomphe remporté sur Satan,
cest la bonne nouvelle du Nouveau
Testament et il consiste dans I'ceuvre
rédemptrice. Si Marie a été associée
a ce triomphe, elle I'a ét¢ aussi a
loeuvre rédemptrice. Les inimitics
prophétisées et prédestinées entre
la Femme et Lucifer se terminent
par le triomphe de la Femme. Elle
triomphe par son Fils, mais elle
triomphe avec son Fils. L'accent
des paroles divines ne serait pas
mis aussi fortement sur la Femme,
si celle-ci ne devait avoir dautre
role que de donner naissance au
Reédempteur.  Elle  est  vraiment
désignée comme associée a la
personne et a l'oeuvre de son Fils ».
12. Le Pére Boyer

montre

comment, a partir de ces données
primordiales de I'Ecriture, « clest
petit a petit que les lueurs, d’abord
rares et hésitantes, sont devenues
une grande lumiere. Il décri,
chez les Peres, quelques moments
significatifs de cette histoire.
« Ces vieux textes », conclut-il,
« dont nous ne rappelons quun
petit nombre des plus expressifs,
ne contiennent sans doute pas
la corédemption avec toutes les
precisions de la théologie actuelle.
Mais il est difficile dadmetcre
qu'ils limitent le role de Marie dans
loeuvre de la rédemption au seul
fait de sa maternité divine ou a
son action pour appliquer les fruits
de cette oeuvre déja accomplie. Ils
unissent manifestement Marie a son
Fils pour l'ocuvre propre du Fils : elle
en est lauxiliatrice, la coopératrice.
Comme Eve a eu une part active
dans la cause de notre ruine, ainsi
Marie a eu une part active dans la
cause de notre relévement. Clest
lidée quil faut retenir et qui inclut
une association réelle de Marie a
laction rédemptrice du Christ ».

13. Largument décisif sera par la
suite celui du Magistere. « Les
paroles de Pie IX dans la Bulle
Ineffabilis sur lunion de Marie
au  Christ
d’attention. Sans doute, le but du

méritent  beaucoup
Pontife écait d’affirmer la victoire
de Marie realisée par sa conception
immaculée ; mais | "'union au Christ
\ . . !

a laquelle il fait appel est ¢tendue
\ s T . .

a toute lefhicacite de la passion :
" De méme que le Christ, médiateur
de Dieu et des hommes, ayant pris
la nature humaine, effaca le decret
porté contre nous et le suspendit
triompha]ement a la croix, ainsi

la tres sainte Vierge unie a lui par
un lien tres éeroit et indissoluble,

toujours  combattant  ensemble
avec lui et par lui contre le serpent
vénéneux triompha pleinement
de cet ennemi et de son pied
immaculé lui écrasa la téte ". Marie
¢tait donc associée a I'action méme
par laquelle le Christ réparait
I'humanité. Léon XIII a expliqué
cette union en disant de Marie, qu’
" elle offrit volontiers son Fils a la
justice divine, participant a sa mort
avec un ceeur transpercé par un
glaive de douleur "2 ». Le Pere Boyer
estime que les textes des Papes de la
premiere moiti¢ du vingtieme siecle
sont suffisants pour motiver notre
adhésion, et parmi eux, « un texte
de Pie X * trancherait tout débat :
" Parce qulelle 'emporte sur tous
par sa saintet¢ et par son union
avec le Christ et que le Christ se
l'est adjointe pour I'ocuvre du salut
des hommes, elle mérite pour nous
de congruo, comme on dit, ce que le
Christ a merite de condigno . |...] Et,
comme il est dit un peu plus haut
dans le méme document que Marie
par son union a la passion du Christ
a mérit¢ de devenir la réparatrice
du monde déchu (" promeruit illa ut
reparatrix perditi orbis dignissime
fieret ") et que ce titre de réparatrice
est distingu¢ de celui de dispensatrice
des graces comme la cause de son effet
(" atque ideo universorum munerum
dispensatrix "), nous pensons que
la participation de Marie a lacte
rédempteur est enseignée dans
cette encyclique ».

14. Lenseignement de saint Pie X
suffirait donc d¢ja, mais aux yeux du
Pére Boyer « les paroles de Benoit
XV semblent vraiment défier toute

8 Wilhelm Hentrich, sj et Rudolf Walter De Moos, sj, Petitiones de assumptione corporea beatae Virginis Mariae in caelum definienda ad sanctam Sedem

delatae, 1, Civitas Vaticana, 1942, 97-98.

9 Léon XIII, Jucunda semper, du 8 septembre 1894.

10 1l Sagit de 'Encyclique Ad diem illum du 2 février 1904.




Courrier de Rome

autre interprétation que celle d'une
cooperation de Marie a I'acte méme
par lequel le Christ nous rachetait :
" Avec son Fils souffrant et mourant,
clle a souffert et pour ainsi dire elle
est morte avec lui ; elle a abdique
pour le salut des hommes ses
droits maternels sur son Fils et I'a
immolé¢, autant qu'il lui appartenait
de le faire, pour apaiser la justice
divine ; de sorte que l'on peut dire
justement quavec le Christ elle
a racheté le genre humain " ™. La
distribution des graces est l'effet de
cette action corédemptrice (" hac
plane de causa "), et cest la doctrine
que Pie XI loue explicitement * et
que dailleurs il répete : " la Vierge
a participé avec Jésus-Christ a
loeuvre de la rédemption . Pie XII
parle dans le méme sens que ses
prédécesseurs . "' Tres étroitement
unie a son Fils, elle le présenta sur
le Golgotha au Pere éternel, en y
joignant I'holocauste de ses droits
et de son amour de mére, comme
une nouvelle Eve, pour tous les fils
d’Adam qui portent la souillure du
peéché originel " . Le Pape parle
plus loin du role de Marie dans
Papplication de la rédemption déja
accomplie, ou, comme on dit, dans
la rédemption subjective. Mais il ne
confond pas les deux roles ».

15.  La  conclusion  simpose
alors : « En présence de textes
si concordants et si explicites, il
faut bien convenir que la doctrine
de la corédemption de Marie est
fréquente dans lenseignement des
docteurs ; et par corédemption,
nous entendons ce que signifie
dabord le mort, cest-a-dire une

FEVRIER 2026

participation, une association a
lacte méme par lequel le Christ a
racheté le monde, la corédemption
objective. Au Calvaire Jésus et
Marie ¢taient unis pour l'ceuvre
qui saccomplissait. Cela est une
donnée que la réflexion théologique
doit sans doute chercher a preciser
toujours davantage, mais quelle ne
doit ni supprimer ni amoindrir.
[..] La corédemption ne consiste

pas

Calvaire de deux sacrifices distincts

dans la célébration sur le
et indépendants, dont l'un serait
la passion du Christ et lautre la
compassion de la Vierge. Elle est
I'union de Marie avec son Fils
dans le sacrifice du Fils ; et cecte
union elle-méme est realisée par
le consentement héroique de la
Mere a la mort de son Fils et par
loffrande qulelle en fait pour le

salut des hommes ».

- 3 -
Le Pére Edouard Gagnon

16. Lécude du Peére
recherche la raison derniére de
Marie.

Notre théologien commence par

Gagnon

cette  corédemption de
rappeler ce qui constitue comme
tel le mystere de la corédemption,
rappel  qui

de synthetiser parfaitement les

présente  lavantage
analyses précédentes  des  Peres
Gagnebet et Boyer.

« Dire de Marie quelle a coopére
a notre redemption, clest I'associer
non seulement dans la douleur,
mais dans lefficacité a la mort de
Jesus. Cest affirmer quavec lui, elle
a prié, mérité7 satisfait, offert un

sacrifice, et que son sacrifice a elle
aussi a caus¢ pour tous les hommes,
dans sa subordination au sacrifice
du Christ, la réconciliation et le
salut ».

17. La question posée ici est de savoir
a quel titre Marie se tient au pied
de la Croix. Elle sy tient bien stir en
tant que Mere de Jésus et des lors
« peut-on conclure de la maternite
divine a la participation immédiate
de Marie dans la redemption ? ».
La réponse affirmative peut et
doit sautoriser d’'un simple fait :
« Les documents pontificaux qui,
depuis un siecle surtout, ont si
clairement orienté la doctrine et la
pi¢té mariales, ne rappellent jamais
le souvenir de Marie au pied de la
croix sans insister sur son titre de
Mere de Dieu et sans montrer en
cette dignite lexplication de sa
fonction Corédemptrice ». Cest ainsi
que, pour Léon XIII, « Marie a été
choisiec comme mere de Dieu, et est
devenue par cela méme la coopératrice
dans le salut du monde » . Et ailleurs
« Clest delle quest ne Jésus, elle
est sa mere, et clest ce qui la rend
digne de devenir notre médiatrice
aupres du Mediateur » . Saint
Pie X et Benoit XV ne parlent
pas autrement et Pie XI va jusqu"a
dire que la corédemption tient a la
maternité au point d’en constituer

comme le motif *°.

18. Si donc lon admet ce fait
que Marie a coopéré a notre
Rédemption pour ce motif méme
quelle fut la Mere de Jésus, il reste
a chercher « quelle nécessite unit en
Marie les fonctions de Mere de Jésus

11 Benoit XV, Inter sodalicia du 22 mars 1918.
12 Pie X1, Explorata res du 2 février 1923.
13 Pie XII, Mystici corporis du 29 juin 1943.

14 Léon XIII, Encyclique Supremi apostolatus du 1" septembre 1883.

15 Léon XIII, Encyclique Fidentem piumque du 20 septembre 1896.

16 Pie X1, Encyclique Auspicatus profecto du 28 janvier 1933.




FEVRIER 2026

Courrier de Rome

ct de redemptrice des hommes ».

19. Pouvons-nous  dire  que
la révélation de la  maternicé
spirituelle universelle (ou

corédemption) est contenue dans
la révélation de la maternité divine
ct dans sa définition dogmatique ?
« Déduction  trop facile  »,
estime le Pére Gagnon. En effer,
rappelons-nous ici quune relation
(et la maternité est une relation)
se diversifie non seulement en
fonction de son terme, mais aussi
en fonction de son fondement.
Elle se diversifie matériellement
en fonction de son terme, telle la
relation de paternité d'un méme
pere qui se multiplie en se posant
a I'egard de chacun de ses differents
fils. Elle se diversifie formellement
en fonction de son fondement, telle
la double relation et de paternité et
de tuteur legal qui relie un méme
individu a son fils comme pere
et 4 sa mere comme tuteur, ou
encore la double relation qui relie
un méme individu a son fils selon
deux points de vue différents, en
tant qu'il est a la maison son pere
et en tant quil est au lycée son
professecur de mathématiques .
Pour ¢tablir que le concept de
maternit¢ spirituelle universelle est
contenu dans celui de maternité
divine, « il faudrait montrer que le
principe de la maternite universelle
constitue un concept simple, que la
relation de maternité envers Jésus
et envers nous reste une en Marie
malgre la dualite des termes et la
dualité des fondements ». Or, la
dualité¢ des fondements (et celle
des termes) entraine ici comme
conséquence que chez Marie la
maternit¢ divine est autre que la
maternit¢ spirituelle universelle

la corédemption est formellement

autre que la maternit¢ divine et
la révélation de celle-1a nest donc
pas contenue dans la révélation de
celle-ci. « Ce n'est donc point d’'une
telle conception de la maternite
que lon peut, par les deductions
rationnelles propres a la theologie,
parvenir a la certitude du fait de
la corédemption ». [...] « A lui seul
le dogme de la maternité divine
n'implique donc pas celui de la
corédemption ».

20. Sans aucun doute, cest de ce
dogme de la Maternité¢ divine que
doivent se déduire les prerogatives
et les privileges de Marie. Car Dieu
lui a donné ces privileges en raison
de la mission qull lui a départie.
Le Pere Merkelbach Texplique tres
bien au n° 31 de sa Mariologie, en
sappuyant sur ce que dit le Pape
Pie IX dans la Bulle Ineffabilis
Deus. 11 convient dattribuer a la
Mere de Dieu non point toutes les
perfections possibles mais toutes
les perfections nécessaires  ou
convenables a la Maternité divine.
Le Pere Gagnon le dit lui aussi :
« On aurait tort de rattacher au
dogme de la Maternit¢ divine la
doctrine de la corédemption par
une nécessité fondée sur la nature
des choses, alors que la théologie se
contente, pour passer d'une véricé de
foi a une doctrine theologiquement
certaine, d'un lien de convenance
¢tabli par la libre volonté de Dieu.
Seule la révelation scripturaire et la
Tradition, interprétées par 'Eglise,
autoriseront  nos  intelligences
a croire comme a un dogme
defini que Marie a coopére de
facon immediate a la rédemption
objective ». Et de fait, « plusieurs
convenances, cependant, fondces
sur la maternité de Marie nous
permettent déja dlaccepter cette

! . ! . \
verite comme bien a sa place dans
la doctrine chrécienne ».

21. La plus profonde de ces
convenances est que la Maternite
divine dispose D'Esprit saint a
combler Marie dune charité
toute particuliere, la charite de

Celle-

ci convient en effet au plus haut

I'Tmmaculée  Conception.

point a la Meére de Dieu, afin
au Verbe
un habitacle digne de Lui :

de donner Incarné¢
« ut
dignum filii cui habitaculum effici
mereretur ». Cette plénitude de
grace et de charité découlent bien
- méme si clest plus par convenance
que par nécessit¢ stricte — de la
maternité divine. Et clest justement
qui

Corédemptrice. Moyennant quoi,

cette charité rend Marie
il devient possible de dire que la
Coré¢demption découle - méme si ce
n'est pas immédiatement et en vertu
d'une identité de concepts, mais
seulement par voie de deéduction
logique - de la Maternite divine.
En effet, la plénitude de grace et de
charit¢ déposée en Marie en raison
de sa dignit¢ de Mere de Dieu met
en elle un amour de Dieu supérieur
a celui de toute autre créature.
« Cet amour de Dieu », explique le
Pére Gagnon, « a ceci de particulier
quil est un amour maternel,
lélévation par la grace de I'amour
naturel que ressent pour son enfant
toute mere digne de ce nom ».
Sans doute, la maternité consiste-
t-clle strictement en une relation
fondée sur le don physique d’un
corps a qui Dieu communiquera
la vie. Cependant, ce don exige
chez 'homme lexercice de facultés
soumises a sa volonté libre et dont il
doit, pour agir humainement, régler
l'usage selon la droite raison. Ainsi

. . \ . 9
convient-il a la loi naturelle quune

17 Cf. ce quen dit saint Thomas d’Aquin dans la Somme théologique, question 35, article 5.

6




Courrier de Rome

femme désire la maternite pour se
perpétuer en ses enfants, pour se
donner pleinement a son ¢époux,
pour satisfaire une inclination
sensible dont Dieu a fait le moyen
dassurer la perpétuité du genre
humain. Et la mere aime lenfant,
dans lequel elle se retrouve, ainsi
que son ¢poux, d’un amour d’autant
plus spirituel et raisonne, et
d’'autant moins instinctif, qu'a l'acte
genérateur ont presidé des motifs
plus nobles. Et la nature méme
demande que la meére sattache a
son enfant d'un lien mystérieux qui
la garde pres de lui pour le préparer
a sa mission dhomme formé et
se suffisant a lui-méme. Or, « en
Marie, l'amour de Jésus garde toute
Iintimité de Pamour maternel le
plus parfait, mais il s’¢leve tout de
suite a lordre de la charité, puisque
aucun motif naturel n'a preside a
lacceptation libre de la maternite,
et que, des IIncarnation, l'ange lui
présente son fils comme le Saint
de Dieu ». Le Pere Gagnon fait ici
référence a la réflexion du Pére
Marie-Joseph Nicolas *, dont nous
avons d¢ja parlé ®. « En un mot »,
conclut le Pere Gagnon, « le Pere
qui demande a Marie pour son
Fils un amour de mere, se doit de
transformer cet amour en charité
surnaturelle. Damour de la meére
la plus parfaite, devenu un amour
surnaturel, unira Marie a son
Jésus comme nulle mere ne saurait
Pétre a son enfant. La grace aura
surabondamment perfectionné la

nature ».

. . I .
22. Certes, le principe du meérite
! . ! .
étant la charité surnaturelle, Marie
mérite au pied de la Croix en raison

FEVRIER 2026

de sa charit¢ unique qui est une
charit¢ donnée en plénitude et qui
est aussi la charité de I'Tmmaculée
Conception, donnée a Marie
A /
avant détre donnée au reste de
toute 'humanicé, donnée en vertu
d'une preservation et non d'une

Mais
principe du mérite, qui est 'amour

libéracion. cette charicé,

surnaturel d’une créature pour
Dieu, auteur de la grace, est aussi et
uniment, 'amour d’'une Mére pour
son Fils. Et cet amour maternel de
Marie pour Jésus la place dans un
tout autre ordre que le reste des
saints. Les autres saints, une fois
sanctifiés eux-mémes par les fruits
de la Passion, peuvent mériter
pour leurs freres dans un domaine
Mais
charité maternelle, a une tout autre

restreint. Marie, par sa
puissance, et nous la voyons non
seulement « compléter apres coup
dans ses membres ce qui manque a
la Passion du Christ », mais se tenir
pres de la croix pour souffrir avec
son Fils, unie dans la douleur et
dans loffrande, I'intercession et la
satisfaction. En ce sens, Marie « ne
compléte pas » dans les membres du
Corps du Christ ce qui manque a la
Passion du Christ ; beaucoup plus
que cela, elle partage avec le Christ
la Passion méme du Christ, comme
seule une Mere peut partager avec
lui ce que souffre son Fils.

23. Les Papes ont tous parlé en ce
sens. Benoit XV dit que « Avec son
Fils souffrant et mourant, Marie
a tellement souffert et comme
accepté la mort, elle a si pleinement
abdiqué pour le salut des hommes
ses droits maternels sur son Fils et,

autant quelle le pouvait, immole

son Fils pour apaiser la justice
divine, quon a raison d’affirmer
quavec le Christ elle a racheté le
genre humain » *. Pie XI dit que
« Marie a offert Jésus en hostie sur
la croix » *. Pie XII enfin dit : « Clest
elle qui, étroitement unie a son Fils,
offrit celui-ci au Pere éternel sur le
Golgotha en méme temps quelle
sacrifiait ses droits de mere et son
amour maternel pour tous les fils
d’Adam souillés par le peche ; et si
par son corps elle ¢taic déja mere
de notre tete, elle est devenue par
ce titre nouveau de douleur et de
gloire, mere de tous les membres » .

- 4 -
Charles De Koninck

24. Létude de Charles De Koninck
vient heureusement et utilement
compléter les trois interventions
precedentes.

« Pour entrevoir », dit-il, « jusqua

quel  point la  Bienheureuse
Vierge a participé d’une maniere
parfaitement unique a la passion du
Christ, il peut etre utile de rappeler
certaines distinctions d7ailleurs fort

17 .
elémentaires ».

25. La tristesse — ou la douleur —
est la réaction que nous éprouvons
tous a I'égard d’'un mal présent. La
tristesse se dit plus strictement
de la réaction ¢prouvée face au
mal de I'ame tandis que la douleur
se dirait plus strictement de la
réaction ¢prouvée face au mal du
corps, mais le terme de « douleur »
entendu dans un  sens ¢largi
comporte l'une et lautre de ces

deux significations et clest celui que

18 Marie-Joseph Nicolas, op, « Le concept intégral de maternicé divine » dans la Revue thomiste, t. 32 (1937), p. 81.

19 Voir le numéro de décembre 2025 du Courrier de Rome.

20 Benolt XV, Lettre Inter sodalicia du 22 mars 1918.

21 Pie XI, Encyc]ique Miserentissimus Red@mptor du 8 mai 1928.

22 Pie XII, Encyclique Mystici corporis du 29 juin 1943.




FEVRIER 2026

Courrier de Rome

nous retiendrons ici. Le mal étant
la privation (ou la frustration) d’'un
bien normalement dd, la douleur
est la réaction éprouvée face a cette
absence, du fait de P'amour du bien
dont on est privé. La main blessce
souffre physiquement de la perte
de son intégrite et de son ¢quilibre
interne ; la veuve souffre de la perte
de son ¢époux et Torphelin souffre
de la perte de ses parents.

26. Cela dit, entrons dans les
dstinctions ¢lémentaires évoquées
par Charles De Koninck. La douleur
au sens propre se dit de la réaction
¢prouvee face au mal que nous
subissons nous-méme, dans notre
propre personne. Si nous ¢prouvons
quelque réaction face au mal subi
par quelquun d'autre que nous, il
s'agit plus précisement de la pitie et
lorsque cette réaction nous pousse a
porter efficacement remeéde au mal
subi par autrui, la piti¢ se change
en miséricorde. Piti¢ et miséricorde
se disent par rapport au mal subi

2

par autrui %, tandis que la douleur
se dit par rapport au mal subi par
soi-méme. « Marquons-le bien : »
observe ici Charles De Koninck,
« par opposition a la douleur
entendue au sens rigoureux, la
miscricorde - comme la justice - se
rapporte a autrui, elle ne se rapporte
a nous-mémes quen un  sens
figuré ». Et la « compassion » est
entendue, dans un sens tres général,
comme synonyme de la « piti¢ » ou
de la « miséricorde » : elle suppose
un mal qui se trouve chez autrui.
« Compatir, n'est-ce pas souffrir a
cause d’'un mal daucrui, considéré

comme un mal propre ? Clest la

deéfinition de la miséricorde ».

27. Faudrait-il conclure de la que
la Compassion de la Mere de
Dieu est celle de la miséricorde ?
« Et pourtant, dans la licurgie des
deux fétes qui ont pour objet la
Compassion de la Vierge (celle du
vendredi de la Passion, et celle du 15
septembre), c'est le nom de douleur
qui revient toujours. Ne faut-il pas
lentendre au sens rigoureux qui est
aussi le sens courant ? ». La solution
de cet apparent dilemme est donnée
par Charles De Koninck en une
réflexion qui rejoint parfaicement
celles du Peére Boyer et du Pere
Gagnon. « La Compassion de la
Mere du Sauveur est proprement
douloureuse, et elle a pour objet
le mal propre ». En effet, le mal de
son fils est, pour une mere ou pour
un pere, un mal strictement propre,
puisque le fils est, précisément,
pour son pere ou pour sa mere, « un
autre soi-méme ». Saint Thomas
a soin de le préciser : « Parce
quelle est la compassion que T'on
ressent pour la misere dlautrui,
la miséricorde, au sens propre du
mot, a rapport a un autre ; si 'on
dit que Ton a de la miscricorde
pour soi-méme, ce nest que par
comparaison, comme a propos de
la justice, et pour autant que l'on
considere dans 'homme des parties
différentes. Cest dans ce sens qu'il
est ¢crit dans I'Ecclésiastique (XXX,
24) : "' Aie piti¢ de ton dme et rends-
toi agréable a Dieu. " Donc, de
méme quil n'y a pas a proprement
parler de miséricorde a I'égard de
nous-mémes, mais de la douleur,
par exemple si un mal cruel nous

atteint, de méme a 'égard des maux
de ceux qui, tels nos enfants ou nos
parents, nous sont unis au point
d'étre en quelque sorte quelque
chose de nous-mémes, ce n'est pas
de la miséricorde, mais de la douleur
que nous ¢prouvons comme pour
nos propres blessures » *. Un pere
ou une mere éprouvent pour leur
fils souffrant beaucoup plus que
de la piti¢ : de la douleur, et une
douleur véritablement intime. « On
ne devrait pas traiter a la légere »,
remarque Charles De Koninck,
« cette position que I'enfant est
" quelque chose des parents ". Clest
le fondement méme du droit naturel
des parents sur I'enfant ». 1l est vrai
que lenfant, parvenu a la maturice,
finit par sappartenir dans lordre
moral, mais les relations physiques
demeurent et les parents ne cessent
d’étre parents : ils sont toujours
principes physiques de son étre et
loriginal dont l'enfant est I'image
naturelle, ou les parents expriment
physiquement leur propre nature ».

28. 1l resulte de tout cela que la
Compassion de Marie pour [ésus
est quelque chose de beaucoup plus
profond et intime quune simple
piti¢. Etant son Fils, Jésus est
quelque chose delle-meme, car il
est vrai homme : le nier serait nier
directement la réalité de la nature
humaine du Christ et tomber pour
autant directement dans ’hérésie du
monophysisme. « Par conséquent, la
Passion du Christ affecte la mere, non
pas en tant que cette passion serait
seulement " considérée comme " étant
celle de la mere : elle est vraiment
passion douloureuse de la Vierge - la

23 Somme theologique, 2aze, question 30, article 1. Cela reste vrai, méme si saint Thomas remarque ailleurs (Somme théologique, Prima pars, question 2,

article 3, corpus) que la piti¢ ou la miséricorde est le propre de celui qui est « affecté de tristesse 4 la vue de la misére dautrui comme sl s'agissait de

la sienne propre ». Le « comme si » (« quasi ») doit ici garder toute son importance, car, en réalité, l'union dans la miseére ne peut pas aller jusqua
PTof q & F peutp jusq

faire que la misere d’autrui devienne véritablement et formellement notre misere propre.

24 Somme théologique, 2aze, question 30, article 1, ad 2.

25 Somme théologique, 2azae, question 10, article 12 ; 3a pars, question 68, article 10. Pie XI le dit d’ailleurs dans 'Encyclique Divini illius Magistri du

31 décembre 1929, 4 propos de I'éducation.




Courrier de Rome

Passion du Christ est un mal propre
de sa Mere. Clest pourquoi la Sainte
Vierge est a cet égard strictement
Mere des Douleurs : cest en toute
rigueur que la Passion du Christ
est en meéme temps la douleur de la
Vierge—Mére. Clest donc en raison
de sa maternit¢ que dans un sens
bien défini la Passion du Christ et
la Compassion de sa Mére nen font
quune. [..] La Compassion de la
Sainte Vierge est donc absolument
unique, tout comme sa maternite.
Elle seule peut " soufrir la souffrance
du Christ ", tandis que les autres
personnes peuvent avoir seulement
de la pitié ».

29. Nier cette unicité absolue de la
Compassion de la Mere de Dieu,
cest-a-dire nier que la Passion de
Jésus est uniment et identiquement
la Compassion de Marie, ne serait-
pas aussi, quoique d’'une manicre
cette fois-ci indirecte, tomber
dans Théresie du monophysisme,
en niant l'une des conséquences
nécessaires de la réalité humaine
de la Maternité divine ? Nous le

pensons. Et nous pensons aussi que

FEVRIER 2026

cest bien ce genre de négation qui
est sous-jacente a la Note doctrinale
du cardinal Fernandez, publice
le 4 novembre 2025 et encore
récemment louée, ce 25 janvier 2026,
comme bénéfique « a la croissance
spirituelle du saint et fidele Peuple
de Dieu » * par le Pape Leon XIV.

- 11T -
Que conclure ?

30. Lorsque la Note doctrinale
affirmeensonn®17que «larecherche
theologique sur la coopération de
Marie a la Rédemption, au cours de
la premiere moiti¢ du XX siecle, a
conduit a approfondir le contenu
du titre de Co-rédemptrice »,
elle se garde bien de mentionner
la réflexion des théologiens dont
nous avons fait état dans le numéro
de décembre 2025 du Courrier de
Rome. Elle ne dit mot des travaux
présentés lors du premier Congres
mariologique international de 1950.
Or, cette « recherche theologique »
na pas seulement abouti a
«approfondir le contenu du titre de
Co-rédemptrice ». Elle a clairement

manifesté comment le contenu de
ce titre, et en définitive ce titre lui-
méme, sont exiges par les donnces
primitives et formellement révélees
du mystere de Marie : la theologie
a montré, et d’'une manicere que I'on
doit estimer définitive, comment
la Corédemption de Marie est
¢troitement en lien de déduction
logique avec sa Maternité
divine. Ce faisant, un tel travail
theologique a ¢tabli la définibilite
de la Corédemption.

31. Mais de cette définibilice, le
cardinal Fernandez et le Pape
Léon XIV ne veulent pas, pour des
raisons ouvertement oecuméniques.
Leur nouvelle theologie s¢cloigne
d'autant  plus de Tauthentique
doctrine catholique, ¢loignement
aggravé qui manifeste, si besoin
¢tait, la persistance d’un veritable

! ! . !
« ¢état de nécessite ».

Abbé Jean-Michel Gleize

26 hteps://www.vaticannews.va/fr/pape/news/2026-o1/lecon-xiv-doctrine-de-la-foi-discours-eglise-vatican-pleniere-ddf-heml

D’UNE ACADEMIE A LAUTRE

!
urant les annces

1990,
diverses pétitions, signées
de cardinaux (on parle

de quarante), d'éveques (quatre

cent trente-cinq) et de fideles

1

(quatre millions) * sont parvenues
au Saint-Sicge pour demander la
définition de trois nouveaux titres

marials : ceux de Meédiatrice et

de Corédemptrice et d’Avocate.
La theologie de ces requétes est
largementdéveloppée danslouvrage
de Mark Miravalle, comprenant
deux tomes respectivement parus
en 1995 * et 1997 % l'un et lautre
dedicacés au Pape Jean-Paul II

Marie, Corédemptrice, Médiatrice et
Avocate. Fondements théologiques. Vers

une definition papale ? Pour ¢tudier
la réponse a donner a ces requétes,
le Saint—Siége a constitué une
commission de quinze théologiens
qui sest réunie a Czestochowa,
du 17 au 24 aotit 1996. La réponse,
¢noncée en 1997, fut la suivante :

« Tels qu'ils sont proposes, les
titres apparaissent ambigus, car on

1 Chiffres indiqués par Daniel Lacouture, dans son livre Marie Mediatrice de toutes graces. Raison, enjeux, conséquences, Editions des Beatitudes,1995.

2 Mark Miravalle, Mary : Coredemptrix, Mediatrix, Advocate, Queenship Publishing, 1995.

3 Mark Miravalle, Mary : Coredemptrix, Mediatrix, Advocate : Theological Foundations Towards a papal définition ?, Queenship Publishing, 1997.




FEVRIER 2026

Courrier de Rome

peut les comprendre de manieres
différentes. 11 est apparu, de plus,
que l'on ne doit pas abandonner
la ligne theologique suivie par le
concile de Vatican I, qui n"a voulu
définir aucun dentre eux. Dans
son magistere, il n'a pas employé le
"et il a fait

!

mot " Corédemptrice
. \ .

un emploi tres sobre des titres de

" Médiatrice " et d” "Avocate ". En

réalite, le terme de " Corédemptrice "

!

n'est pas employ¢ par le magistere
des Souverains Pontifes, dans des
documents  importants,  depuis
Pépoque de Pie XII. A cet égard,
il y a des témoignages du fait que
ce Pape a ¢évité intentionnellement

[...]

specialement  les

de  Temployer. Enfin, les
theologiens,
theologiens non catholiques, se sont
montrés sensibles aux difficuleés
oecuméniques qu’entraﬁnerait une

definicion de ces titres » “.

2. De I'Académie

pontificale mariale internationale

son  coOté,
commente en ces termes la réponse
de la Commission : « La réponse de
la Commission, intentionnellement
bréve, fut unanime et précise : il
nest pas opportun d’abandonner
le chemin trac¢ par le concile
de Vatican II et de procéder a la
définition d’'un nouveau dogme ».
Elle dit méme sa surprise devant la
demande de définition du titre de
Coredemptrice, « a I'égard duquel
le magistére nourrit des réserves et
qu’il écarte systématiquement » 3.

3. Que nous disent les représentants
officiels de la mariologie ? Que le
titre de Corédemptrice ne peut
pas étre accepté pour trois raisons.
titre

.\
Premicrement, ce peut

sentendre en des sens différents.

Deuxiemement, l'adoption officielle
de ce titre conduirait a abandonner
la ligne théologique du concile
Vatican II qui a voulu I'éviter, tout
comme les Papes, apres ce concile.
Troisiemement, l'adoption de ce
titre causerait des difficultés d'ordre
oecuménique.

4. La premiére raison est fausse et
nous lavons montr¢ pourquoi .
Les théologiens ont précise la
signification exacte du role joue
par

rédemption, en sorte que cette

Marie dans locuvre de la
signification, loin de laisser aucune

prise a lambiguit¢, apparait
désormais comme appropriée a une
definicion solennelle émanée du

Souverain Pontife.

5. La deuxiéme raison en est une si
I'on veut se faire le défenseur et le
disciple de la nouvelle mariologie
moderniste subtilement imposée
dans les textes du concile Vatican II.
Le role de Marie y apparait comme
celui d'un modele et d'un exemple,
par sa foi, role qui la place au méme
niveau que les autres membres
de IEglise, au risque de nier ou
de diminuer les priviléges qui
découlent de sa Maternité divine. Le
numero 58 de Lumen gentium, dans
le chapitre VIII de la constitution,
dit : « Ainsi la bienheureuse Vierge
avanca dans son pelerinage de foi,
gardant fidéelement I'union avec son
Fils jusqu'a la croix oli, non sans un
desseindivin, elle étaitdebout (cf. Jn,
XIX, 25), souffrant cruellement avec
son Fils unique, associ¢e d'un coeur
maternel a son sacrifice, donnant
a Pimmolation de la victime, née
de sa chair, le consentement de
son amour, pour étre enfin, par le

méme Christ Jésus mourant sur la
croix, donnée comme sa Mére au
disciple ». Et le numero 61 precise :
« Elle apporta a I'ccuvre du Sauveur
une coopération absolument sans
parcille par son obéissance, sa
foi, son espérance, son ardente
charite¢, pour que soit rendue aux
Ces

évitent de

ames la vie surnaturelle ».
expressions  vagues
preciser la nature exacte de cette
participation de Marie a la Passion
de Jésus. Elles peuvent se dire tout
autant des autres chrétiens, de
saint Jean lui-méme et de sainte
Marie Madeleine, présents au pied
de la Croix. Marie est présentée
comme  souffrant  cruellement
avec son Fils : mais en quel sens ?
Quelle est la valeur exacte de cette
souffrance et que produit-elle ?
Marie est présentée comme associée
d’'un coeur maternel au sacrifice de
Jésus, mais en quel sens ? Tous les
autres chrétiens y sont associés, eux
aussi. Marie est présentée comme
donnant a limmolation de son Fils
le consentement de son amour,
mais nous aussi, les autres chrétiens,
donnons un tel consentement. Et
surtout, le texte ne dit pas que Marie
est donnee, a travers la personne
de saint Jean, comme Meére a tous
les membres du Corps mystique. 11
est seulement dit quelle est donnée

comme mére « au disciple ».

6. La troisiéme raison est décisive
et elle sexplique du fait que les
protestants rejettent absolument
la theologie catholique du meérite
et de la communion des saints. Dés
lors, il sera toujours preférable de
dire que la Tres Sainte Vierge joue
le role d’'un modele et d'un exemple,
et de ne pas dire quelle agit, d'une

4 Texte officiel en italien paru dans L'Osservatore romano du 4 juin 1997 ; traduction francaise dans la Documentation catholique du 20 juillet 1997, n°

2164, p. 693-696.

5 Documentation catholique du 7 novembre 1997, n° 2164, p. 693-696.

6 Voir le numéro de décembre 2025 du Courrier de Rome et dans le présent numéro article intitulé « Défense et illustration de la mariologie ».

10




Courrier de Rome

manicre ou d'une autre, pour
mériter et produire la grace dans
les ames.

7. LAcadémie mariale

internationale avait ¢té ¢tablie pour
mettre en lumicre les privileges
de la Mere de Dieu, préparer
les définitions dogmatiques et
en expliquer le contenu. Son
premier Congres avait ¢té en 1950

une veritable prise de position

FEVRIER 2026

theologique, engageant lautorite
de tous les meilleurs theologiens du
moment, en faveur du dogme de la
Corédemption. Depuis le concile
Vatican 1I, devenue prisonniere
des d’Eglise

modernistes, et investie par les

hommes devenus
erreurs de la nouvelle theologie,
cette institution, dévoyée de son
vrai but, apporte malheureusement
sa contribution a la destruction de
IEglise, a travers la destruction de

la mariologie. La Note doctrinale
parue le 4 novembre 2025 trouve
en elle et dans son travail de sape,
entrepris deés les années 1990, son
origine lointaine.

8. Ainsi se verifie ladage : la
corruptionde ce qu'il y a de meilleur
est la pire — corruptio optimi pessima.

Abbé Jean-Michel Gleize

UNE NOUVELLE MARIOLOGIE
PROTESTANTISEE

endro Munstermann est

ne en 1972 aux Pays-Bas.

Ayant ¢tudic la cheologie,
la philosophie et Thistoire des
religions a Amsterdam, Bale et
Strasbourg. 1l a vecu vingt ans
en France ou il a dirige pendant
7 ans le Centre Theologique de
Meylan-Grenoble a  Meylan,
avant d’enseigner pendant 5 ans la
theologie et les sciences religieuses
a 'Universite Catholique de Lyon
et a I'Universit¢ Grenoble-Alpes.
En 2015, il est devenu journaliste
indépendant pour le Nederlands
Dagblad, ou il travaille comme
correspondant au Vatican.
2. Nous lui devons une étude
theologique parue aux Editions
du Cerf, en 2006 sous le titre
Marie corédemptrice ? Le point
d'interrogation donne tout son
sens au titre de louvrage, et a
louvrage lui-meéme, le sous-titre
étant « Débat sur un titre marial
controvers¢ ». Car notre auteur
entend bien répondre par la

négative et preserver ainsi « la ligne
theologique suivie par le concile
Vatican II » '. Retenons ici un point
essentiel de la réflexion.

Hendro
Munstermann se divise en trois

3. Le  livie  de
parties : premicrement, les choix
mariologiques du concile Vatican
| D
développement et interprétation
du citre de

deuxiémement, naissance,
Corédemptrice
dix

contre [lutilisation du titre de

troisiemement, raisons
Corédemptrice. Cest la huitieme
de ces dix raisons (aux pages 75-
77) qui doit nous intéresser. Cette
raison est que « le titre nie I'accord
sur la justification par la grace ».

4. Notre auteur fait ¢état du
questionnement de Karl Barth, le
grand theologien calviniste (1886-
1968) lequel reprochait ala theologie
catholique sa compréhension de la
coopération humaine au salut. Sa
critique est triple et sen prend a la
fois a la mariologie (Marie a-t-elle

cooperé au salut ?), a lanchropologie
(’homme coopere-t-il a son salut ?)
et a lecclesiologie  (comment
I'Eglise coopere-t-elle au salut ?).
g p
Selon Barth, « la doctrine de la sola
gratia [le salut résulee de la grace
seule] n'¢tait pas réconciliable avec
lidée d’une coopération humaine
p

ct il fondait ses arguments sur les
leteres de saint Paul et sur les écrits
de Luther. Selon lui, le probleme
de la mariologie catholique érait
! . o\ \

¢troitement li¢ a ce probleme de la
justification par la grace ».

5. Hendro Munstermann rappelle
ensuite que « le 31 octobre 1999, la
Fédération luthérienne mondiale
ct Eglise catholique ont fini par
signer la Déclaration commune a
propos de la doctrine de la justification,
un accord muri apres plusieurs
anncées de dialogue a travers diverses
Ce

! ! A
rcprcsentc un rcsultat exrremement

commissions  ». consensus

. ! .
important I'eecuménisme.
Au n°

commune, est donnée la définition

pour
20 de cette Déclaration

1 Voir l'article « Une Académie a l'autre » dans le présent numéro du Courrier de Rome.

11




FEVRIER 2026

Courrier de Rome

consensuelle, désormais admise par
les catholiques et les protestants, de
la coopération humaine au salut.
« Lorsque les catholiques affirment
que [..] la personne humaine
" Coopére "" par son approbation
a lagir justifiant de Dieu, ils
considérent une telle approbation
personnelle comme ¢tant une action
de la grice et non pas le resultat
d’une action dont la personne
humaine serait capable ». Cette
definition, remarque notre auteur,
« a de grandes conséquences pour
la comprehension du réle de Marie
dans T'histoire du salut ». Avant le
concile Vatican 11, des theologiens
parlaient de « réceptivité active
de la foi » (Edward Schillebeeckx)
ou de « coopération réceptive a la
Reédemption » (Otto Semmelroth),
au sens ou la coopération de Marie,
sil en est une, est totalement le
fruic de la grace de Dieu. Lidée
protestante de la justification
extrinseque ou obtenue par la
foi seule (entendue comme pure
créance dans laction totale de la
grace) semble bien ici avoir pris
le pas sur le dogme catholique des
actes méritoires.
6. En effer, Thérésie du
protestantisme repose tout entiere
sur le refus de la causalité seconde

des créatures, dans lordre du salut
et sur le plan surnaturel. Elle repose
fondamentalement sur le refus de
la charit¢, qui est le principe du
mérite. Ce refus est lui-méme la
conséquence de Tidée que Luther
sest faite de la justification : une
justificationquireste toutexterieure
a 'homme, laissé dans son péché, et
qui équivaut seulement a I'action de
Dieu a travers le Christ. En 1973, la
Concorde de Leuenberg, qui est la
Profession de foi commune a toutes
les églises issues de la Réforme en
Europe, aussi bien luthériennes que
calvinistes, pose le principe suivant
enson §12: « Nous reprenons a notre
compte la conviction commune aux
confessions de foi de la Réforme
que lexclusive mediation salvatrice
de Jésus-Christ est le centre de
IEcriture et que l'annonce de la
justification, en tant quannonce de
la libre grace de Dieu, est la norme
de toute prédication de IEglise ».

7. La raison pour laquelle le ticre
de Coredemptrice « doit  etre
laiss¢ de coté » apparait alors en
pleine lumicre : « Il exprime une
coopération de Marie qui nous fait
oublier que sa coopération réelle
est le fruit de la grace de Dieu ». Et
d’ajouter que « cette comprehension

nest pas seulement le résultac

du dialogue cecuménique » mais
« avant tout une compré¢hension
approfondie du message biblique ».
En vertu du postulat protestant de
la « Sola Scriptura » ?

8. Selon
théologien, jamais contestée par le

lexplication de ce

Vatican et au contraire louée par de
nombreux recenseurs agréés (dont
le Pére Bernard Sesboué) le refus
du titre de Co-redemptrice trouve
I'une de ses raisons essentielles
dans l'adoption, par les nouveaux
catholiques de Vatican II, de la
theéologie protestante de la grace —

sous prétexte d'oecumenisme.
9. La nouvelle mariologie est
donc une mariologie bel et bien

protestantisée.

Abbé Jean-Michel Gleize

France 40€ - ecclésiastique 20€ - de soutien 50€,

Etranger 50€ - ecclésiastique 20€ -

Référence bancaire : IBAN : FR 76 1027 8063 9800 0205 5530 132 - BIC : CMCIFR2A
Adresse postale: BP 10156 - 78001 Versailles Cedex

Courrier de Rome

e soutien 60€,

E-mail : courrierderome@wanadoo.fr

Site : www.courrierderome.org

N° CPPAP : 0724 G 82978

Responsable : Bernard de Lacoste Lareymondie
Mensuel - Le numéro : 4€; Abonnement 1 an (11 numéros)
ayable par cheque a 'ordre du Courrier de Rome
payable par virement

Sur le site internet vous pouvez consulter gratuitement les numéros du Courrier de Rome,
mais aussi acheter nos livres et publications (expédition sous 48 h, tous pays, paiement sécurise)




