
NP 1

Courrier de Rome
Informations Religieuses            Documents            Commentaires            Questions & Réponses

N° 694		 FÉVRIER 2026  	        

page 1

Défense et illustration
de la corédemption

Abbé Jean-Michel Gleize

page 9 page 11

D'une Académie à l'autre
Abbé Jean-Michel Gleize

Une nouvelle mariologie 
protestantisée

Abbé Jean-Michel Gleize

- I -
Au service de la mariologie :

l’Académie mariale internationale

1. Le 27 juillet 1946, l’Ordre des 
Frères Mineurs mit sur pied une 
Commission mariale franciscaine, 
dont le siège était à l’Université 
pontificale de l’Antonianum à Rome, 
dans le but d’organiser et de diriger 
toutes les activités mariologiques et 
mariales qui seraient menées dans 
l’Ordre. Confiée à la présidence 
du Père Carlo Balić (1899-1977), 
titulaire de la chaire de mariologie 
à l’Antonianum, cette Commission 
fut dotée de statuts qui prévoyaient 
la création à Rome d’une Académie 
mariale («  Academia Mariana  ») 
ayant pour but d’organiser des 
conférences scientifiques. Cette 
Academia fut officiellement 
inaugurée le 29 avril 1947 par le 
ministre général, le père Pacifico 
Perantoni, lors du « Premier 

congrès mariologique des frères 
mineurs d’Italie ». 

2. Entre-temps, le Saint-Siège avait 
reçu de nombreuses demandes 
pour organiser un congrès mondial 
à l’occasion de la proclamation 
du dogme de l’Assomption. Il 
confia ce congrès à l’Academia 
Mariana, qui se présenta dès lors 
sous le nom d’Academia Mariana 
Internationalis. C’est ainsi qu’en 
1950, à Rome, à l’Antonianum, 
fut célébré le huitième Congrès 
marial international auquel fut 
ajouté, à l’initiative du Père Balić, 
le premier Congrès mariologique 
international, à caractère purement 
scientifique. D’autres suivirent, en 
1954, et en 1958.
 
3. A la demande du Père Balić, 
le 8 décembre 1959, le Souverain 
Pontife Jean XXIII, par le 
Motu proprio Majora in dies, a 

donné à l’Académie le titre de 
«  Pontificale » - laquelle devint la 
«  Pontificalis Academia Mariana 
Internationalis  » (ou PAMI) - 
reconnaissant ainsi officiellement 
les activités de l’Academia, en 
tant qu’organisme international 
et central pour la coordination du 
travail mariologique des différentes 
nations et entités scientifiques, et 
lui confiant le Conseil permanent 
pour l’organisation des Congrès 
mariologiques et mariaux 
internationaux. Avec les nouveaux 
statuts, approuvés par Jean-Paul 
II le 8 janvier 1996, la PAMI est 
devenue membre du Conseil 
pontifical de la culture, tandis que 
son président et son secrétaire sont 
désormais nommés par le Pape. 
Une révision des statuts, approuvée 
par le Pape Jean-Paul II le 9 janvier 
1997, a accordé à la PAMI le siège 
juridique dans l’État de la Cité du 
Vatican. A partir de l’an 2000, les 

DÉFENSE ET ILLUSTRATION
DE LA CORÉDEMPTION



Courrier de RomeFÉVRIER 2026

2

congrès ont pris leur nom actuel de 
« Congrès international marial ». 

- II -
Le Congrès mariologique 

de 1950.

4. Le premier Congrès mariologique 
international, qui se tint à Rome en 
1950, prit pour titre «  Alma socia 
Christi  » et pour thème d’étude 
« la coopération de la bienheureuse 
Vierge Marie dans l’acquisition 
et la distribution des grâces  »  1. 
Le volume des Actes rassemble 22 
études, d’égale et grande valeur. 
Quatre d’entre elles se détachent 
cependant des autres, en raison de 
leur profondeur théologique  : ce 
sont celles de Charles De Koninck 2, 
du Père Charles Boyer  3, du Père 
Rosaire Gagnebet  4 et de celui qui 
n’était pour l’heure que le Père 
Edouard Gagnon et qui devait par 
la suite être élevé au cardinalat 5. 

- 1 -
Le Père Rosaire Gagnebet

5. Le grand mérite du Père Rosaire 
Gagnebet est d’avoir ici répondu, 
d’une manière que l’on peut 
estimer définitive, à l’objection 
bien connue des Protestants, 
selon lesquels le Christ, et lui seul, 
serait Rédempteur et Médiateur, 
excluant par avance la possibilité 
même de toute «  corédemption  », 
y compris celle de la Mère de 
Dieu  : «  A quoi bon une telle 
corédemption qui n’ajoute rien à 

1 Academia Mariana Internationalis, Alma Socia Christi. Acta congressus mariologici-mariani Romae anno sancto MCML celebrati, vol. II : « De coopera-
tione beatae virginis Mariae in acquisitione et distributione gratiarum », Romae, 1952. Téléchargeable sur le site de l’Académie : https://www.pami.
info/pubblicazioni/ 
2 Charles De Koninck, « La prophétie de Siméon et la Compassion de la Vierge Mère », p. 184-191.
3 Charles Boyer, sj, « Réflexions sur la Corédemption de Marie », p. 2-12.
4 Rosaire Gagnebet, op, « Difficultés sur la Corédemption : principes de solution », p. 13-20.
5 Edouard Gagnon, pss, « Maternité divine et Corédemption », p. 49-60. Sauf avis contraire, les citations qui suivent entre guillemets renvoient 
respectivement à chacun des articles étudiés.
6 Colossiens, I, 24.
7 Le Père Gagnebet cite ici la Somme théologique, Prima pars, question XXII, articles 3 et 8 ; question CIII, article 6.

la rédemption du Christ ?  ». L’on 
pourrait déjà répondre avec saint 
Paul, dans l’Epître aux Colossiens : 
« J’accomplis dans ma chair ce qui 
manque à la Passion du Christ, 
pour son Corps qui est l’Eglise » 6. 
Mais alors l’objection rebondit  : 
manquerait-il quelque chose à l’acte 
rédempteur du Christ ? 

6. Non point du côté de son objet : 
en effet, « même les avantages qui 
dérivent de la coopération de Marie 
pour elle ou pour nous furent l’objet 
des mérites du Christ ». Le Christ a 
tout mérité pour tous, et de manière 
suffisante : « Aussi la corédemption 
de Marie n’apparaît-elle pas 
comme un complément objectif 
nécessaire en fait à l’acceptation 
de la rédemption du Christ par 
Dieu ou à son efficacité pour les 
hommes ». Du côté de l’objet, donc, 
la Corédemption de Marie n’ajoute 
rien à la Rédemption de Jésus. Mais 
elle n’en devient pas inutile pour 
autant. 

7. Car, comme tout acte, l’acte 
rédempteur de la Passion du Christ 
ne se définit pas seulement par son 
objet, c’est-à-dire par les grâces qu’il 
nous mérite. Il se définit aussi par 
son sujet. Ce que la Corédemption 
ajoute, c’est précisément le propre 
mérite d’une créature, qui possède 
ainsi, par convenance (ou de 
congruo), un droit personnel à ces 
grâces que Dieu va lui donner à la 
fois en raison de la souffrance du 
Christ et de la sienne. Si l’on s’en 

étonne, jusqu’à s’en scandaliser, 
il faut alors s’étonner aussi, et 
même se scandaliser, de constater 
l’action des causes secondes créées, 
«  alors que la Toute Puissance est 
capable de tout opérer sans elles 
et qu’elles ne peuvent agir que par 
une vertu qu’elles tiennent d’elle ». 
Et pour retirer sa raison d’être à cet 
étonnement et à ce scandale, saint 
Thomas répond que, si ce concours 
de la créature est voulu par son 
Créateur, « ce n’est pas pour venir 
au secours de quelque impuissance 
de Celui qui peut tout et fait tout 
comme cause première, mais c’est 
pour communiquer aux créature 
la perfection de la causalité, qui les 
rend plus semblables à la première 
Bonté, source de tous les êtres »  7. 
De la sorte, dans l’ordre du salut, 
si le Christ est cause universelle de 
tous les effets de grâce, cependant 
il communique aux hommes le 
pouvoir de les répandre parmi 
eux. « Est-il étonnant qu’à sa Mère, 
que Dieu lui avait donnée pour 
compagne intime dans l’oeuvre 
de notre douloureux rachat, il 
ait communiqué la dignité de 
corédemptrice, qui fait que nous lui 
sommes redevables, à elle aussi, de 
notre salut  ? ». Il y a donc ici une 
haute convenance, qui s’explique du 
fait même que la bonté divine veut 
se diffuser à sa créature.

8. Le Père Gagnebet montre aussi 
que cette corédemption de la 
Vierge, qui est une coopération 
absolument unique à l’acte par 



FÉVRIER 2026Courrier de Rome

3

lequel le Sauveur mérite toutes les 
grâces pour toutes les créatures 
humaines, est non seulement 
convenable mais encore possible. 
En effet,  les actes corédempteurs 
de Marie ne concourent pas à l’acte 
par lequel le Christ acquiert les 
grâces particulières destinées à elle-
même. « Dans le plan divin auquel 
se conforment les intentions du 
Christ, la grâce de Marie est voulue 
comme un principe subordonné 
des dons destinés aux autres 
hommes. En vertu de son union aux 
actes salvifiques, Marie acquiert un 
mérite subjectif de congruo aux dons 
destinés aux autres hommes mérités 
en stricte justice par le Christ  ». 
C’est seulement le mérite aux 
dons destinés aux autres hommes, 
et ce n’est pas le mérite aux dons 
destinés à elle-même, puisque le 
principe du mérite ne peut tomber 
sous le mérite. Le mérite de Marie 
est d’abord mérité par le Christ, 
sans que Marie y coopère par sa 
Compassion, avant de pouvoir 
s’exercer ensuite en coopération 
à celui du Christ. Il y a donc un 
ordre dans la Rédemption, «  mais 
c’est simplement du côté des effets 
ou des fruits de la rédemption du 
Christ que nous plaçons cet ordre 
de nature  ». L’acte rédempteur de 
la Passion du Christ est unique et 
indissociable de l’acte également 
rédempteur de la Compassion de 
Marie. La distinction a lieu aux 
niveau des effets. « Aussi bien », peut 
conclure le Père Gagnebet, «  est-
ce à la grâce qu’elle a reçue intuitu 
meritorum Christi, en considération 
des mérites du Christ, que la Mère 
de Dieu sublimiori modo redempta, 
rachetée d’une manière plus 
sublime, doit d’avoir coopéré à la 
rédemption objective ».

- 2 -
Le Père Charles Boyer

9. L’étude du Père Boyer vient 
compléter et développer celle du 
Père Gagnebet, en nous montrant 
en quoi consiste précisément cette 
Corédemption de Marie. Après 
avoir établi la possibilité et la 
convenance de cette participation 
de la Mère à la Passion de son divin 
Fils, il reste encore à indiquer sa 
nature exacte, au sens où il s’agit 
de la Corédemption absolument 
unique de Marie, distincte de tout 
autre dans l’Eglise. 

10. «  Que la sainte Vierge soit 
corédemptrice  », écrit en effet le 
Père Boyer, «  au sens où le sont 
les autres âmes justes qui prient 
pour les pécheurs, qui s’adonnent à 
l’apostolat, qui se sanctifient pour 
les autres, aucun catholique ne peut 
en douter. Une telle corédemption 
que l’on peut appeler corédemption 
subjective, consiste seulement à faire 
profiter les hommes des mérites 
du Rédempteur acquis sur la croix 
du Calvaire. Par l’abondance de sa 
grâce et par l’intensité de sa charité 
maternelle, Marie remplit ce rôle 
de façon suréminente. Par son 
intercession, elle le remplit encore 
au ciel. Mais quand on parle de la 
corédemption de la sainte Vierge, 
on veut désigner autre chose. On 
veut parler de sa coopération 
à l’acte même par lequel le 
Christ nous a rachetés. Jésus est 
Rédempteur parce qu’il a par sa 
mort racheté l’homme pécheur. 
Marie sera légitimement appelée 
corédemptrice si elle a eu une part 
réelle et méritoire au sacrifice. […] 
Par ce consentement amoureux 
à être la mère du rédempteur, 
Marie serait déjà en quelque sorte 
corédemptrice ; les papes et les 

fidèles auraient le droit de lui 
donner ce titre, et aucun chrétien 
ne devrait le lui refuser. Mais 
n’est-ce pas en un sens plus plein 
que Marie est dite corédemptrice ? 
A-t-elle non plus seulement donné 
au monde le Rédempteur, encore 
collaboré avec le Rédempteur dans 
l’acte même de la rédemption ? N ’a-t-
elle pas contribué de quelque façon 
immédiate à la constitution du prix 
avec lequel l’homme a été racheté ? 
Il faut bien entendre la question ». 

11. La réponse à cette question 
se trouve dans les sources de la 
Révélation. Le Père Boyer estime 
ici que « le Protévangile [Gn, II, 15], 
interprété à la lumière du Nouveau 
Testament et de la Tradition, nous 
donne une réponse fondamentale. En 
effet, « l’interprétation mariologique, 
c’est-à-dire, celle des auteurs qui y 
voient prophétisée la victoire de 
la nouvelle Eve sur Satan, est allée 
croissant depuis les origines jusqu’à 
la Réforme  ». Et de faire valoir 
l’assertion «  signée par 113 Pères 
au [premier] Concile du Vatican : 
' '  Selon l’enseignement de l’apôtre 
saint Paul qui figure dans l’Epître 
aux Romains, aux chapitres V 
à VIII, dans la première Epître 
aux Corinthiens, au chapitre XV, 
versets 24, 26, 54, 57, dans l’Epître 
aux Hébreux, chapitre II, versets 
14-15 et dans d’autres passages 
encore, le triomphe que le Christ 
a remporté sur Satan, l’antique 
serpent, consiste comme en ses 
parties intégrantes, en une triple 
victoire sur le péché et sur les fruits 
du péché que sont la concupiscence 
et la mort. Or, dans le verset 15 du 
chapitre III du livre de la Genèse, il 
est indiqué que la Mère de Dieu est 
associée à son Fils dans ce triomphe 
et qu’elle l’est d’une manière unique. 
Et si nous ajoutons à cela l’adhésion 



Courrier de RomeFÉVRIER 2026

4

unanime des saints Pères de l’Eglise, 
nous ne doutons pas que ce passage 
du Protévangile désigne à l’avance 
la bienheureuse Vierge telle qu’elle 
apparaît remporter cette triple 
victoire ' ' » 8. Même si ce texte a pu 
être utilisé d’abord pour démontrer 
la Conception immaculée de 
Marie, «  le plus souvent, la 
Corédemption est impliquée dans 
sa démonstration ». Car il est bien 
dit ici non seulement que la Mère 
et le Fils n’ont jamais été atteints 
par le péché et aucune de ses suites, 
mais que la Mère a eu sa part dans 
la victoire même de son Fils  : 
« C’est le Fils (ipsum) qui brisera la 
tête du serpent, mais les inimitiés 
sont établies entre le serpent d’un 
côté et de l’autre la Femme ». Non 
seulement Marie vaincra le serpent 
par sa Conception immaculée et par 
l’absence de tout péché personnel, 
mais «  il s’ensuit aussi qu’elle le 
vaincra comme le vaincra son Fils, 
en effaçant le péché du monde. 
Le triomphe remporté sur Satan, 
c’est la bonne nouvelle du Nouveau 
Testament et il consiste dans l’œuvre 
rédemptrice. Si Marie a été associée 
à ce triomphe, elle l’a été aussi à 
l’oeuvre rédemptrice. Les inimitiés 
prophétisées et prédestinées entre 
la Femme et Lucifer se terminent 
par le triomphe de la Femme. Elle 
triomphe par son Fils, mais elle 
triomphe avec son Fils. L’accent 
des paroles divines ne serait pas 
mis aussi fortement sur la Femme, 
si celle-ci ne devait avoir d’autre 
rôle que de donner naissance au 
Rédempteur. Elle est vraiment 
désignée comme associée à la 
personne et à l’oeuvre de son Fils ».

12. Le Père Boyer montre 

8 Wilhelm Hentrich, sj et Rudolf Walter De Moos, sj, Petitiones de assumptione corporea beatae Virginis Mariae in caelum definienda ad sanctam Sedem 
delatae, I, Civitas Vaticana, 1942, 97-98.
9 Léon XIII, Jucunda semper, du 8 septembre 1894.
10 Il s’agit de l’Encyclique Ad diem illum du 2 février 1904.

comment, à partir de ces données 
primordiales de l’Ecriture, «  c’est 
petit à petit que les lueurs, d’abord 
rares et hésitantes, sont devenues 
une grande lumière. Il décrit, 
chez les Pères, quelques moments 
significatifs de cette histoire. 
«  Ces vieux textes  », conclut-il, 
«  dont nous ne rappelons qu’un 
petit nombre des plus expressifs, 
ne contiennent sans doute pas 
la corédemption avec toutes les 
précisions de la théologie actuelle. 
Mais il est difficile d’admettre 
qu’ils limitent le rôle de Marie dans 
l’oeuvre de la rédemption au seul 
fait de sa maternité divine ou à 
son action pour appliquer les fruits 
de cette oeuvre déjà accomplie. Ils 
unissent manifestement Marie à son 
Fils pour l’oeuvre propre du Fils : elle 
en est l’auxiliatrice, la coopératrice. 
Comme Eve a eu une part active 
dans la cause de notre ruine, ainsi 
Marie a eu une part active dans la 
cause de notre relèvement. C’est 
l’idée qu’il faut retenir et qui inclut 
une association réelle de Marie à 
l’action rédemptrice du Christ ». 

13. L’argument décisif sera par la 
suite celui du Magistère. «  Les 
paroles de Pie IX dans la Bulle 
Ineffabilis sur l’union de Marie 
au Christ méritent beaucoup 
d’attention. Sans doute, le but du 
Pontife était d’affirmer la victoire 
de Marie réalisée par sa conception 
immaculée ; mais l ’union au Christ 
à laquelle il fait appel est étendue 
à toute l’efficacité de la passion : 
' ' De même que le Christ, médiateur 
de Dieu et des hommes, ayant pris 
la nature humaine, effaça le décret 
porté contre nous et le suspendit 
triomphalement à la croix, ainsi 

la très sainte Vierge unie à lui par 
un lien très étroit et indissoluble, 
toujours combattant ensemble 
avec lui et par lui contre le serpent 
vénéneux triompha pleinement 
de cet ennemi et de son pied 
immaculé lui écrasa la tête ". Marie 
était donc associée à l’action même 
par laquelle le Christ réparait 
l’humanité. Léon XIII a expliqué 
cette union en disant de Marie, qu’ 
' ' elle offrit volontiers son Fils à la 
justice divine, participant à sa mort 
avec un cœur transpercé par un 
glaive de douleur ' ' 9 ». Le Père Boyer 
estime que les textes des Papes de la 
première moitié du vingtième siècle 
sont suffisants pour motiver notre 
adhésion, et parmi eux, « un texte 
de Pie X  10 trancherait tout débat : 
' ' Parce qu’elle l’emporte sur tous 
par sa sainteté et par son union 
avec le Christ et que le Christ se 
l’est adjointe pour l’oeuvre du salut 
des hommes, elle mérite pour nous 
de congruo, comme on dit, ce que le 
Christ a mérite de condigno ' '. […] Et, 
comme il est dit un peu plus haut 
dans le même document que Marie 
par son union à la passion du Christ 
a mérité de devenir la réparatrice 
du monde déchu ('' promeruit illa ut 
reparatrix perditi orbis dignissime 
fieret ") et que ce titre de réparatrice 
est distingué de celui de dispensatrice 
des grâces comme la cause de son effet 
('' atque ideo universorum munerum 
dispensatrix ' '), nous pensons que 
la participation de Marie à l’acte 
rédempteur est enseignée dans 
cette encyclique ». 

14. L’enseignement de saint Pie X 
suffirait donc déjà, mais aux yeux du 
Père Boyer «  les paroles de Benoit 
XV semblent vraiment défier toute 



FÉVRIER 2026Courrier de Rome

5

autre interprétation que celle d’une 
coopération de Marie à l’acte même 
par lequel le Christ nous rachetait :
' ' Avec son Fils souffrant et mourant, 
elle a souffert et pour ainsi dire elle 
est morte avec lui ; elle a abdiqué 
pour le salut des hommes ses 
droits maternels sur son Fils et l’a 
immolé, autant qu’il lui appartenait 
de le faire, pour apaiser la justice 
divine ; de sorte que l’on peut dire 
justement qu’avec le Christ elle 
a racheté le genre humain ' '  11. La 
distribution des grâces est l’effet de 
cette action corédemptrice (' ' hac 
plane de causa ' '), et c’est la doctrine 
que Pie XI loue explicitement  12 et 
que d’ailleurs il répète : ' ' la Vierge 
a participé avec Jésus-Christ à 
l’oeuvre de la rédemption ''. Pie XII 
parle dans le même sens que ses 
prédécesseurs : ' ' Très étroitement 
unie à son Fils, elle le présenta sur 
le Golgotha au Père éternel, en y 
joignant l’holocauste de ses droits 
et de son amour de mère, comme 
une nouvelle Eve, pour tous les fils 
d’Adam qui portent la souillure du 
péché originel ' '  13. Le Pape parle 
plus loin du rôle de Marie dans 
l’application de la rédemption déjà 
accomplie, ou, comme on dit, dans 
la rédemption subjective. Mais il ne 
confond pas les deux rôles ».

15. La conclusion s’impose 
alors  : «  En présence de textes 
si concordants et si explicites, il 
faut bien convenir que la doctrine 
de la corédemption de Marie est 
fréquente dans l’enseignement des 
docteurs ; et par corédemption, 
nous entendons ce que signifie 
d’abord le mot, c’est-à-dire une 

11 Benoît XV, Inter sodalicia du 22 mars 1918.
12 Pie XI, Explorata res du 2 février 1923.
13 Pie XII, Mystici corporis du 29 juin 1943.
14 Léon XIII, Encyclique Supremi apostolatus du 1er septembre 1883.
15 Léon XIII, Encyclique Fidentem piumque du 20 septembre 1896.
16 Pie XI, Encyclique Auspicatus profecto du 28 janvier 1933.

participation, une association à 
l’acte même par lequel le Christ a 
racheté le monde, la corédemption 
objective. Au Calvaire Jésus et 
Marie étaient unis pour l’œuvre 
qui s’accomplissait. Cela est une 
donnée que la réflexion théologique 
doit sans doute chercher à préciser 
toujours davantage, mais qu’elle ne 
doit ni supprimer ni amoindrir. 
[…] La corédemption ne consiste 
pas dans la célébration sur le 
Calvaire de deux sacrifices distincts 
et indépendants, dont l’un serait 
la passion du Christ et l’autre la 
compassion de la Vierge. Elle est 
l’union de Marie avec son Fils 
dans le sacrifice du Fils ; et cette 
union elle-même est réalisée par 
le consentement héroïque de la 
Mère à la mort de son Fils et par 
l’offrande qu’elle en fait pour le 
salut des hommes ». 

- 3 -
Le Père Edouard Gagnon

16. L’étude du Père Gagnon 
recherche la raison dernière de 
cette corédemption de Marie. 
Notre théologien commence par 
rappeler ce qui constitue comme 
tel le mystère de la corédemption, 
rappel qui présente l’avantage 
de synthétiser parfaitement les 
analyses précédentes des Pères 
Gagnebet et Boyer. 

«  Dire de Marie qu’elle a coopéré 
à notre rédemption, c’est l’associer 
non seulement dans la douleur, 
mais dans l’efficacité à la mort de 
Jésus. C’est affirmer qu’avec lui, elle 
a prié, mérité, satisfait, offert un 

sacrifice, et que son sacrifice à elle 
aussi a causé pour tous les hommes, 
dans sa subordination au sacrifice 
du Christ, la réconciliation et le 
salut ».

17. La question posée ici est de savoir 
à quel titre Marie se tient au pied 
de la Croix. Elle s’y tient bien sûr en 
tant que Mère de Jésus et dès lors 
« peut-on conclure de la maternité 
divine à la participation immédiate 
de Marie dans la rédemption ?  ». 
La réponse affirmative peut et 
doit s’autoriser d’un simple fait  : 
«  Les documents pontificaux qui, 
depuis un siècle surtout, ont si 
clairement orienté la doctrine et la 
piété mariales, ne rappellent jamais 
le souvenir de Marie au pied de la 
croix sans insister sur son titre de 
Mère de Dieu et sans montrer en 
cette dignité l’explication de sa 
fonction corédemptrice  ». C’est ainsi 
que, pour Léon XIII, «  Marie a été 
choisie comme mère de Dieu, et est 
devenue par cela même la coopératrice 
dans le salut du monde » 14. Et ailleurs : 
«  C’est d’elle qu’est né Jésus, elle 
est sa mère, et c’est ce qui la rend 
digne de devenir notre médiatrice 
auprès du Médiateur »  15. Saint 
Pie X et Benoît XV ne parlent 
pas autrement et Pie XI va jusqu’à 
dire que la corédemption tient à la 
maternité au point d’en constituer 
comme le motif 16. 

18. Si donc l’on admet ce fait 
que Marie a coopéré à notre 
Rédemption pour ce motif même 
qu’elle fut la Mère de Jésus, il reste 
à chercher « quelle nécessité unit en 
Marie les fonctions de Mère de Jésus 



Courrier de RomeFÉVRIER 2026

6

et de rédemptrice des hommes ».

19. Pouvons-nous dire que 
la révélation de la maternité 
spirituelle universelle (ou 
corédemption) est contenue dans 
la révélation de la maternité divine 
et dans sa définition dogmatique ? 
«  Déduction trop facile  », 
estime le Père Gagnon. En effet, 
rappelons-nous ici qu’une relation 
(et la maternité est une relation) 
se diversifie non seulement en 
fonction de son terme, mais aussi 
en fonction de son fondement. 
Elle se diversifie matériellement 
en fonction de son terme, telle la 
relation de paternité d’un même 
père qui se multiplie en se posant 
à l’égard de chacun de ses différents 
fils. Elle se diversifie formellement 
en fonction de son fondement, telle 
la double relation et de paternité et 
de tuteur légal qui relie un même 
individu à son fils comme père 
et à sa mère comme tuteur, ou 
encore la double relation qui relie 
un même individu à son fils selon 
deux points de vue différents, en 
tant qu’il est à la maison son père 
et en tant qu’il est au lycée son 
professeur de mathématiques  17. 
Pour établir que le concept de 
maternité spirituelle universelle est 
contenu dans celui de maternité 
divine, « il faudrait montrer que le 
principe de la maternité universelle 
constitue un concept simple, que la 
relation de maternité envers Jésus 
et envers nous reste une en Marie 
malgré la dualité des termes et la 
dualité des fondements  ». Or, la 
dualité des fondements (et celle 
des termes) entraîne ici comme 
conséquence que chez Marie la 
maternité divine est autre que la 
maternité spirituelle universelle  : 
la corédemption est formellement 

17 Cf. ce qu’en dit saint Thomas d’Aquin dans la Somme théologique, question 35, article 5.

autre que la maternité divine et 
la révélation de celle-là n’est donc 
pas contenue dans la révélation de 
celle-ci. « Ce n’est donc point d’une 
telle conception de la maternité 
que l’on peut, par les déductions 
rationnelles propres à la théologie, 
parvenir à la certitude du fait de 
la corédemption ». […] « A lui seul 
le dogme de la maternité divine 
n’implique donc pas celui de la 
corédemption ».

20. Sans aucun doute, c’est de ce 
dogme de la Maternité divine que 
doivent se déduire les prérogatives 
et les privilèges de Marie. Car Dieu 
lui a donné ces privilèges en raison 
de la mission qu’Il lui a départie. 
Le Père Merkelbach l’explique très 
bien au n° 31 de sa Mariologie, en 
s’appuyant sur ce que dit le Pape 
Pie IX dans la Bulle Ineffabilis 
Deus. Il convient d’attribuer à la 
Mère de Dieu non point toutes les 
perfections possibles mais toutes 
les perfections nécessaires ou 
convenables à la Maternité divine. 
Le Père Gagnon le dit lui aussi  : 
«  On aurait tort de rattacher au 
dogme de la Maternité divine la 
doctrine de la corédemption par 
une nécessité fondée sur la nature 
des choses, alors que la théologie se 
contente, pour passer d’une vérité de 
foi à une doctrine théologiquement 
certaine, d’un lien de convenance 
établi par la libre volonté de Dieu. 
Seule la révélation scripturaire et la 
Tradition, interprétées par l’Eglise, 
autoriseront nos intelligences 
à croire comme à un dogme 
défini que Marie a coopéré de 
façon immédiate à la rédemption 
objective  ». Et de fait, «  plusieurs 
convenances, cependant, fondées 
sur la maternité de Marie nous 
permettent déjà d’accepter cette 

vérité comme bien à sa place dans 
la doctrine chrétienne ».

21. La plus profonde de ces 
convenances est que la Maternité 
divine dispose l’Esprit saint à 
combler Marie d’une charité 
toute particulière, la charité de 
l’Immaculée Conception. Celle-
ci convient en effet au plus haut 
point à la Mère de Dieu, afin 
de donner au Verbe Incarné 
un habitacle digne de Lui  : «  ut 
dignum filii tui habitaculum effici 
mereretur  ». Cette plénitude de 
grâce et de charité découlent bien 
- même si c’est plus par convenance 
que par nécessité stricte – de la 
maternité divine. Et c’est justement 
cette charité qui rend Marie 
corédemptrice. Moyennant quoi, 
il devient possible de dire que la 
Corédemption découle - même si ce 
n’est pas immédiatement et en vertu 
d’une identité de concepts, mais 
seulement par voie de déduction 
logique - de la Maternité divine. 
En effet, la plénitude de grâce et de 
charité déposée en Marie en raison 
de sa dignité de Mère de Dieu met 
en elle un amour de Dieu supérieur 
à celui de toute autre créature. 
« Cet amour de Dieu », explique le 
Père Gagnon, « a ceci de particulier 
qu’il est un amour maternel, 
l’élévation par la grâce de l’amour 
naturel que ressent pour son enfant 
toute mère digne de ce nom  ». 
Sans doute, la maternité consiste-
t-elle strictement en une relation 
fondée sur le don physique d’un 
corps à qui Dieu communiquera 
la vie. Cependant, ce don exige 
chez l’homme l’exercice de facultés 
soumises à sa volonté libre et dont il 
doit, pour agir humainement, régler 
l’usage selon la droite raison. Ainsi 
convient-il à la loi naturelle qu’une 



FÉVRIER 2026Courrier de Rome

7

femme désire la maternité pour se 
perpétuer en ses enfants, pour se 
donner pleinement à son époux, 
pour satisfaire une inclination 
sensible dont Dieu a fait le moyen 
d’assurer la perpétuité du genre 
humain. Et la mère aime l’enfant, 
dans lequel elle se retrouve, ainsi 
que son époux, d’un amour d’autant 
plus spirituel et raisonné, et 
d’autant moins instinctif, qu’à l’acte 
générateur ont présidé des motifs 
plus nobles. Et la nature même 
demande que la mère s’attache à 
son enfant d’un lien mystérieux qui 
la garde près de lui pour le préparer 
à sa mission d’homme formé et 
se suffisant à lui-même. Or, «  en 
Marie, l’amour de Jésus garde toute 
l’intimité de l’amour maternel le 
plus parfait, mais il s’élève tout de 
suite à l’ordre de la charité, puisque 
aucun motif naturel n’a présidé à 
l’acceptation libre de la maternité, 
et que, dès l’Incarnation, l’ange lui 
présente son fils comme le Saint 
de Dieu ». Le Père Gagnon fait ici 
référence à la réflexion du Père 
Marie-Joseph Nicolas  18, dont nous 
avons déjà parlé  19. « En un mot », 
conclut le Père Gagnon, «  le Père 
qui demande à Marie pour son 
Fils un amour de mère, se doit de 
transformer cet amour en charité 
surnaturelle. L’amour de la mère 
la plus parfaite, devenu un amour 
surnaturel, unira Marie à son 
Jésus comme nulle mère ne saurait 
l’être à son enfant. La grâce aura 
surabondamment perfectionné la 
nature ».

22. Certes, le principe du mérite 
étant la charité surnaturelle, Marie 
mérite au pied de la Croix en raison 

18 Marie-Joseph Nicolas, op, « Le concept intégral de maternité divine » dans la Revue thomiste, t. 32 (1937), p. 81.
19 Voir le numéro de décembre 2025 du Courrier de Rome.
20 Benoît XV, Lettre Inter sodalicia du 22 mars 1918.
21 Pie XI, Encyclique Miserentissimus Redemptor du 8 mai 1928.
22 Pie XII, Encyclique Mystici corporis du 29 juin 1943.

de sa charité unique qui est une 
charité donnée en plénitude et qui 
est aussi la charité de l’Immaculée 
Conception, donnée à Marie 
avant d’être donnée au reste de 
toute l’humanité, donnée en vertu 
d’une préservation et non d’une 
libération. Mais cette charité, 
principe du mérite, qui est l’amour 
surnaturel d’une créature pour 
Dieu, auteur de la grâce, est aussi et 
uniment, l’amour d’une Mère pour 
son Fils. Et cet amour maternel de 
Marie pour Jésus la place dans un 
tout autre ordre que le reste des 
saints. Les autres saints, une fois 
sanctifiés eux-mêmes par les fruits 
de la Passion, peuvent mériter 
pour leurs frères dans un domaine 
restreint. Mais Marie, par sa 
charité maternelle, a une tout autre 
puissance, et nous la voyons non 
seulement « compléter après coup 
dans ses membres ce qui manque à 
la Passion du Christ », mais se tenir 
près de la croix pour souffrir avec 
son Fils, unie dans la douleur et 
dans l’offrande, l’intercession et la 
satisfaction. En ce sens, Marie « ne 
complète pas » dans les membres du 
Corps du Christ ce qui manque à la 
Passion du Christ  ; beaucoup plus 
que cela, elle partage avec le Christ 
la Passion même du Christ, comme 
seule une Mère peut partager avec 
lui ce que souffre son Fils. 

23. Les Papes ont tous parlé en ce 
sens. Benoît XV dit que « Avec son 
Fils souffrant et mourant, Marie 
a tellement souffert et comme 
accepté la mort, elle a si pleinement 
abdiqué pour le salut des hommes 
ses droits maternels sur son Fils et, 
autant qu’elle le pouvait, immolé 

son Fils pour apaiser la justice 
divine, qu’on a raison d’affirmer 
qu’avec le Christ elle a racheté le 
genre humain »  20. Pie  XI dit que 
« Marie a offert Jésus en hostie sur 
la croix » 21. Pie XII enfin dit : « C’est 
elle qui, étroitement unie à son Fils, 
offrit celui-ci au Père éternel sur le 
Golgotha en même temps qu’elle 
sacrifiait ses droits de mère et son 
amour maternel pour tous les fils 
d’Adam souillés par le péché ; et si 
par son corps elle était déjà mère 
de notre tête, elle est devenue par 
ce titre nouveau de douleur et de 
gloire, mère de tous les membres » 22.

- 4 -
Charles De Koninck

24. L’étude de Charles De Koninck 
vient heureusement et utilement 
compléter les trois interventions 
précédentes. 

« Pour entrevoir », dit-il, « jusqu’à 
quel point la Bienheureuse 
Vierge a participé d’une manière 
parfaitement unique à la passion du 
Christ, il peut être utile de rappeler 
certaines distinctions d’ailleurs fort 
élémentaires ».

25. La tristesse – ou la douleur – 
est la réaction que nous éprouvons 
tous à l’égard d’un mal présent. La 
tristesse se dit plus strictement 
de la réaction éprouvée face au 
mal de l’âme tandis que la douleur 
se dirait plus strictement de la 
réaction éprouvée face au mal du 
corps, mais le terme de « douleur » 
entendu dans un sens élargi 
comporte l’une et l’autre de ces 
deux significations et c’est celui que 



Courrier de RomeFÉVRIER 2026

8

nous retiendrons ici. Le mal étant 
la privation (ou la frustration) d’un 
bien normalement dû, la douleur 
est la réaction éprouvée face à cette 
absence, du fait de l’amour du bien 
dont on est privé. La main blessée 
souffre physiquement de la perte 
de son intégrité et de son équilibre 
interne ; la veuve souffre de la perte 
de son époux et l’orphelin souffre 
de la perte de ses parents.

26. Cela dit, entrons dans les 
dstinctions élémentaires évoquées 
par Charles De Koninck. La douleur 
au sens propre se dit de la réaction 
éprouvée face au mal que nous 
subissons nous-même, dans notre 
propre personne. Si nous éprouvons 
quelque réaction face au mal subi 
par quelqu’un d’autre que nous, il 
s’agit plus précisément de la pitié et 
lorsque cette réaction nous pousse à 
porter efficacement remède au mal 
subi par autrui, la pitié se change 
en miséricorde. Pitié et miséricorde 
se disent par rapport au mal subi 
par autrui  23, tandis que la douleur 
se dit par rapport au mal subi par 
soi-même. «  Marquons-le bien  : » 
observe ici Charles De Koninck, 
«  par opposition à la douleur 
entendue au sens rigoureux, la 
miséricorde - comme la justice - se 
rapporte à autrui, elle ne se rapporte 
à nous-mêmes qu’en un sens 
figuré  ». Et la «  compassion  » est 
entendue, dans un sens très général, 
comme synonyme de la « pitié » ou 
de la « miséricorde » : elle suppose 
un mal qui se trouve chez autrui. 
«  Compatir, n’est-ce pas souffrir à 
cause d’un mal d’autrui, considéré 
comme un mal propre ? C’est la 

23 Somme théologique, 2a2e, question 30, article 1. Cela reste vrai, même si saint Thomas remarque ailleurs (Somme théologique, Prima pars, question 21, 
article 3, corpus) que la pitié ou la miséricorde est le propre de celui qui est « affecté de tristesse à la vue de la misère d’autrui comme s’il s’agissait de 
la sienne propre ». Le « comme si » (« quasi ») doit ici garder toute son importance, car, en réalité, l’union dans la misère ne peut pas aller jusqu’à 
faire que la misère d’autrui devienne véritablement et formellement notre misère propre.
24 Somme théologique, 2a2e, question 30, article 1, ad 2.
25 Somme théologique, 2a2ae, question 10, article 12 ; 3a pars, question 68, article 10. Pie XI le dit d’ailleurs dans l’Encyclique Divini illius Magistri du 
31 décembre 1929, à propos de l’éducation.

définition de la miséricorde ». 

27. Faudrait-il conclure de là que 
la Compassion de la Mère de 
Dieu est celle de la miséricorde  ? 
«  Et pourtant, dans la liturgie des 
deux fêtes qui ont pour objet la 
Compassion de la Vierge (celle du 
vendredi de la Passion, et celle du 15 
septembre), c’est le nom de douleur 
qui revient toujours. Ne faut-il pas 
l’entendre au sens rigoureux qui est 
aussi le sens courant ? ». La solution 
de cet apparent dilemme est donnée 
par Charles De Koninck en une 
réflexion qui rejoint parfaitement 
celles du Père Boyer et du Père 
Gagnon. «  La Compassion de la 
Mère du Sauveur est proprement 
douloureuse, et elle a pour objet 
le mal propre ». En effet, le mal de 
son fils est, pour une mère ou pour 
un père, un mal strictement propre, 
puisque le fils est, précisément, 
pour son père ou pour sa mère, « un 
autre soi-même  ». Saint Thomas 
a soin de le préciser  : «  Parce 
qu’elle est la compassion que l’on 
ressent pour la misère d’autrui, 
la miséricorde, au sens propre du 
mot, a rapport à un autre  ; si l’on 
dit que l’on a de la miséricorde 
pour soi-même, ce n’est que par 
comparaison, comme à propos de 
la justice, et pour autant que l’on 
considère dans l’homme des parties 
différentes. C’est dans ce sens qu’il 
est écrit dans l’Ecclésiastique (XXX, 
24) : ' ' Aie pitié de ton âme et rends-
toi agréable à Dieu. ' ' Donc, de 
même qu’il n’y a pas à proprement 
parler de miséricorde à l’égard de 
nous-mêmes, mais de la douleur, 
par exemple si un mal cruel nous 

atteint, de même à l’égard des maux 
de ceux qui, tels nos enfants ou nos 
parents, nous sont unis au point 
d’être en quelque sorte quelque 
chose de nous-mêmes, ce n’est pas 
de la miséricorde, mais de la douleur 
que nous éprouvons comme pour 
nos propres blessures »  24. Un père 
ou une mère éprouvent pour leur 
fils souffrant beaucoup plus que 
de la pitié  : de la douleur, et une 
douleur véritablement intime. « On 
ne devrait pas traiter à la légère », 
remarque Charles De Koninck, 
«  cette position que l’enfant est 
' ' quelque chose des parents ' '. C’est 
le fondement même du droit naturel 
des parents sur l’enfant 25. Il est vrai 
que l’enfant, parvenu à la maturité, 
finit par s’appartenir dans l’ordre 
moral, mais les relations physiques 
demeurent et les parents ne cessent 
d’être parents : ils sont toujours 
principes physiques de son être et 
l’original dont l’enfant est l’image 
naturelle, où les parents expriment 
physiquement leur propre nature ».

28. Il résulte de tout cela que la 
Compassion de Marie pour Jésus 
est quelque chose de beaucoup plus 
profond et intime qu’une simple 
pitié. Etant son Fils, Jésus est 
quelque chose d’elle-même, car il 
est vrai homme : le nier serait nier 
directement la réalité de la nature 
humaine du Christ et tomber pour 
autant directement dans l’hérésie du 
monophysisme. « Par conséquent, la 
Passion du Christ affecte la mère, non 
pas en tant que cette passion serait 
seulement '' considérée comme '' étant 
celle de la mère : elle est vraiment 
passion douloureuse de la Vierge - la 



FÉVRIER 2026Courrier de Rome

9

Durant les années 1990, 
diverses pétitions, signées 
de cardinaux (on parle 

de quarante), d’évêques (quatre 
cent trente-cinq) et de fidèles 
(quatre millions)  1 sont parvenues 
au Saint-Siège pour demander la 
définition de trois nouveaux titres 
marials  : ceux de Médiatrice et 

1 Chiffres indiqués par Daniel Lacouture, dans son livre Marie Médiatrice de toutes grâces. Raison, enjeux, conséquences, Editions des Béatitudes,1995.
2 Mark Miravalle, Mary : Coredemptrix, Mediatrix, Advocate, Queenship Publishing, 1995.
3 Mark Miravalle, Mary : Coredemptrix, Mediatrix, Advocate : Theological Foundations Towards a papal définition ?, Queenship Publishing, 1997.

de Corédemptrice et d’Avocate. 
La théologie de ces requêtes est 
largement développée dans l’ouvrage 
de Mark Miravalle, comprenant 
deux tomes respectivement parus 
en 1995  2 et 1997  3, l’un et l’autre 
dédicacés au Pape Jean-Paul II  : 
Marie, Corédemptrice, Médiatrice et 
Avocate. Fondements théologiques. Vers 

une définition papale  ? Pour étudier 
la réponse à donner à ces requêtes, 
le Saint-Siège a constitué une 
commission de quinze théologiens 
qui s’est réunie à Czestochowa, 
du 17 au 24 août 1996. La réponse, 
énoncée en 1997, fut la suivante :
 « Tels qu'ils sont proposés, les 
titres apparaissent ambigus, car on 

D’UNE ACADÉMIE À L’AUTRE

Passion du Christ est un mal propre 
de sa Mère. C’est pourquoi la Sainte 
Vierge est à cet égard strictement 
Mère des Douleurs : c’est en toute 
rigueur que la Passion du Christ 
est en même temps la douleur de la 
Vierge-Mère. C’est donc en raison 
de sa maternité que dans un sens 
bien défini la Passion du Christ et 
la Compassion de sa Mère n’en font 
qu’une. […] La Compassion de la 
Sainte Vierge est donc absolument 
unique, tout comme sa maternité. 
Elle seule peut '' souffrir la souffrance 
du Christ '', tandis que les autres 
personnes peuvent avoir seulement 
de la pitié ».

29. Nier cette unicité absolue de la 
Compassion de la Mère de Dieu, 
c’est-à-dire nier que la Passion de 
Jésus est uniment et identiquement 
la Compassion de Marie, ne serait-
pas aussi, quoique d’une manière 
cette fois-ci indirecte, tomber 
dans l’hérésie du monophysisme, 
en niant l’une des conséquences 
nécessaires de la réalité humaine 
de la Maternité divine  ? Nous le 
pensons. Et nous pensons aussi que 

26 https://www.vaticannews.va/fr/pape/news/2026-01/leon-xiv-doctrine-de-la-foi-discours-eglise-vatican-pleniere-ddf.html 

c’est bien ce genre de négation qui 
est sous-jacente à la Note doctrinale 
du cardinal Fernandez, publiée 
le 4 novembre 2025 et encore 
récemment louée, ce 25 janvier 2026, 
comme bénéfique « à la croissance 
spirituelle du saint et fidèle Peuple 
de Dieu » 26 par le Pape Léon XIV.

- III -
Que conclure ?

30. Lorsque la Note doctrinale 
affirme en son n° 17 que « la recherche 
théologique sur la coopération de 
Marie à la Rédemption, au cours de 
la première moitié du XXe siècle, a 
conduit à approfondir le contenu 
du titre de Co-rédemptrice  », 
elle se garde bien de mentionner 
la réflexion des théologiens dont 
nous avons fait état dans le numéro 
de décembre 2025 du Courrier de 
Rome. Elle ne dit mot des travaux 
présentés lors du premier Congrès 
mariologique international de 1950. 
Or, cette « recherche théologique » 
n’a pas seulement abouti à 
« approfondir le contenu du titre de 
Co-rédemptrice ». Elle a clairement 

manifesté comment le contenu de 
ce titre, et en définitive ce titre lui-
même, sont exigés par les données 
primitives et formellement révélées 
du mystère de Marie  : la théologie 
a montré, et d’une manière que l’on 
doit estimer définitive, comment 
la Corédemption de Marie est 
étroitement en lien de déduction 
logique avec sa Maternité 
divine. Ce faisant, un tel travail 
théologique a établi la définibilité 
de la Corédemption.

31. Mais de cette définibilité, le 
cardinal Fernandez et le Pape 
Léon XIV ne veulent pas, pour des 
raisons ouvertement œcuméniques. 
Leur nouvelle théologie s’éloigne 
d’autant plus de l’authentique 
doctrine catholique, éloignement 
aggravé qui manifeste, si besoin 
était, la persistance d’un véritable 
« état de nécessité ».

Abbé Jean-Michel Gleize



Courrier de RomeFÉVRIER 2026

10

peut les comprendre de manières 
différentes. Il est apparu, de plus, 
que l’on ne doit pas abandonner 
la ligne théologique suivie par le 
concile de Vatican II, qui n’a voulu 
définir aucun d’entre eux. Dans 
son magistère, il n’a pas employé le 
mot ' ' Corédemptrice ' ' et il a fait 
un emploi très sobre des titres de 
' ' Médiatrice ' ' et d’  ' 'Avocate ' '. En 
réalité, le terme de '' Corédemptrice ' ' 
n’est pas employé par le magistère 
des Souverains Pontifes, dans des 
documents importants, depuis 
l’époque de Pie XII. A cet égard, 
il y a des témoignages du fait que 
ce Pape a évité intentionnellement 
de l’employer. [...] Enfin, les 
théologiens, spécialement les 
théologiens non catholiques, se sont 
montrés sensibles aux difficultés 
œcuméniques qu’entraînerait une 
définition de ces titres » 4.

2. De son côté, l’Académie 
pontificale mariale internationale 
commente en ces termes la réponse 
de la Commission : « La réponse de 
la Commission, intentionnellement 
brève, fut unanime et précise : il 
n’est pas opportun d’abandonner 
le chemin tracé par le concile 
de Vatican II et de procéder à la 
définition d’un nouveau dogme ». 
Elle dit même sa surprise devant la 
demande de définition du titre de 
Corédemptrice, « à l’égard duquel 
le magistère nourrit des réserves et 
qu’il écarte systématiquement » 5.

3. Que nous disent les représentants 
officiels de la mariologie  ? Que le 
titre de Corédemptrice ne peut 
pas être accepté pour trois raisons. 
Premièrement, ce titre peut 
s’entendre en des sens différents. 

4 Texte officiel en italien paru dans L’Osservatore romano du 4 juin 1997 ; traduction française dans la Documentation catholique du 20 juillet 1997, n° 
2164, p. 693-696.
5 Documentation catholique du 7 novembre 1997, n° 2164, p. 693-696.
6 Voir le numéro de décembre 2025 du Courrier de Rome et dans le présent numéro l’article intitulé « Défense et illustration de la mariologie ».

Deuxièmement, l’adoption officielle 
de ce titre conduirait à abandonner 
la ligne théologique du concile 
Vatican II qui a voulu l’éviter, tout 
comme les Papes, après ce concile. 
Troisièmement, l’adoption de ce 
titre causerait des difficultés d’ordre 
œcuménique.

4. La première raison est fausse et 
nous l’avons montré pourquoi 6. 
Les théologiens ont précisé la 
signification exacte du rôle joué 
par Marie dans l’œuvre de la 
rédemption, en sorte que cette 
signification, loin de laisser aucune 
prise à l’ambiguïté, apparaît 
désormais comme appropriée à une 
définition solennelle émanée du 
Souverain Pontife. 

5. La deuxième raison en est une si 
l’on veut se faire le défenseur et le 
disciple de la nouvelle mariologie 
moderniste subtilement imposée 
dans les textes du concile Vatican II. 
Le rôle de Marie y apparaît comme 
celui d’un modèle et d’un exemple, 
par sa foi, rôle qui la place au même 
niveau que les autres membres 
de l’Eglise, au risque de nier ou 
de diminuer les privilèges qui 
découlent de sa Maternité divine. Le 
numéro 58 de Lumen gentium, dans 
le chapitre VIII de la constitution, 
dit : « Ainsi la bienheureuse Vierge 
avança dans son pèlerinage de foi, 
gardant fidèlement l’union avec son 
Fils jusqu’à la croix où, non sans un 
dessein divin, elle était debout (cf. Jn, 
XIX, 25), souffrant cruellement avec 
son Fils unique, associée d’un cœur 
maternel à son sacrifice, donnant 
à l’immolation de la victime, née 
de sa chair, le consentement de 
son amour, pour être enfin, par le 

même Christ Jésus mourant sur la 
croix, donnée comme sa Mère au 
disciple ». Et le numéro 61 précise : 
« Elle apporta à l’œuvre du Sauveur 
une coopération absolument sans 
pareille par son obéissance, sa 
foi, son espérance, son ardente 
charité, pour que soit rendue aux 
âmes la vie surnaturelle  ». Ces 
expressions vagues évitent de 
préciser la nature exacte de cette 
participation de Marie à la Passion 
de Jésus. Elles peuvent se dire tout 
autant des autres chrétiens, de 
saint Jean lui-même et de sainte 
Marie Madeleine, présents au pied 
de la Croix. Marie est présentée 
comme souffrant cruellement 
avec son Fils  : mais en quel sens  ? 
Quelle est la valeur exacte de cette 
souffrance et que produit-elle  ? 
Marie est présentée comme associée 
d’un cœur maternel au sacrifice de 
Jésus, mais en quel sens  ? Tous les 
autres chrétiens y sont associés, eux 
aussi. Marie est présentée comme 
donnant à l’immolation de son Fils 
le consentement de son amour, 
mais nous aussi, les autres chrétiens, 
donnons un tel consentement. Et 
surtout, le texte ne dit pas que Marie 
est donnée, à travers la personne 
de saint Jean, comme Mère à tous 
les membres du Corps mystique. Il 
est seulement dit qu’elle est donnée 
comme mère « au disciple ». 

6. La troisième raison est décisive 
et elle s’explique du fait que les 
protestants rejettent absolument 
la théologie catholique du mérite 
et de la communion des saints. Dès 
lors, il sera toujours préférable de 
dire que la Très Sainte Vierge joue 
le rôle d’un modèle et d’un exemple, 
et de ne pas dire qu’elle agit, d’une 



FÉVRIER 2026Courrier de Rome

11

Hendro Munstermann est 
né en 1972 aux Pays-Bas. 
Ayant étudié la théologie, 

la philosophie et l’histoire des 
religions à Amsterdam, Bâle et 
Strasbourg. Il a vécu vingt ans 
en France où il a dirigé pendant 
7 ans le Centre Théologique de 
Meylan-Grenoble à Meylan, 
avant d’enseigner pendant 5 ans la 
théologie et les sciences religieuses 
à l’Université Catholique de Lyon 
et à l’Université Grenoble-Alpes. 
En 2015, il est devenu journaliste 
indépendant pour le Nederlands 
Dagblad, où il travaille comme 
correspondant au Vatican. 

2. Nous lui devons une étude 
théologique parue aux Editions 
du Cerf, en 2006 sous le titre 
Marie corédemptrice  ? Le point 
d’interrogation donne tout son 
sens au titre de l’ouvrage, et à 
l’ouvrage lui-même, le sous-titre 
étant «  Débat sur un titre marial 
controversé  ». Car notre auteur 
entend bien répondre par la 
1 Voir l’article « Une Académie à l'autre » dans le présent numéro du Courrier de Rome.

négative et préserver ainsi « la ligne 
théologique suivie par le concile 
Vatican II » 1. Retenons ici un point 
essentiel de la réflexion.

3. Le livre de Hendro 
Munstermann se divise en trois 
parties  : premièrement, les choix 
mariologiques du concile Vatican 
II  ; deuxièmement, naissance, 
développement et interprétation 
du titre de Corédemptrice  ; 
troisièmement, dix raisons 
contre l’utilisation du titre de 
Corédemptrice. C’est la huitième 
de ces dix raisons (aux pages 75-
77) qui doit nous intéresser. Cette 
raison est que « le titre nie l’accord 
sur la justification par la grâce ». 

4. Notre auteur fait état du 
questionnement de Karl Barth, le 
grand théologien calviniste (1886-
1968) lequel reprochait à la théologie 
catholique sa compréhension de la 
coopération humaine au salut. Sa 
critique est triple et s’en prend à la 
fois à la mariologie (Marie a-t-elle 

coopéré au salut ?), à l’anthropologie 
(l’homme coopère-t-il à son salut ?) 
et à l’ecclésiologie (comment 
l’Eglise coopère-t-elle au salut  ?). 
Selon Barth, « la doctrine de la sola 
gratia [le salut résulte de la grâce 
seule] n’était pas réconciliable avec 
l’idée d’une coopération humaine 
et il fondait ses arguments sur les 
lettres de saint Paul et sur les écrits 
de Luther. Selon lui, le problème 
de la mariologie catholique était 
étroitement lié à ce problème de la 
justification par la grâce ». 

5. Hendro Munstermann rappelle 
ensuite que « le 31 octobre 1999, la 
Fédération luthérienne mondiale 
et l’Eglise catholique ont fini par 
signer la Déclaration commune à 
propos de la doctrine de la justification, 
un accord mûri après plusieurs 
années de dialogue à travers diverses 
commissions  ». Ce consensus 
représente un résultat extrêmement 
important pour l’œcuménisme. 
Au n° 20 de cette Déclaration 
commune, est donnée la définition 

UNE NOUVELLE MARIOLOGIE 
PROTESTANTISÉE

manière ou d’une autre, pour 
mériter et produire la grâce dans 
les âmes.

7. L’Académie mariale 
internationale avait été établie pour 
mettre en lumière les privilèges 
de la Mère de Dieu, préparer 
les définitions dogmatiques et 
en expliquer le contenu. Son 
premier Congrès avait été en 1950 
une véritable prise de position 

théologique, engageant l’autorité 
de tous les meilleurs théologiens du 
moment, en faveur du dogme de la 
Corédemption. Depuis le concile 
Vatican II, devenue prisonnière 
des hommes d’Eglise devenus 
modernistes, et investie par les 
erreurs de la nouvelle théologie, 
cette institution, dévoyée de son 
vrai but, apporte malheureusement 
sa contribution à la destruction de 
l’Eglise, à travers la destruction de 

la mariologie. La Note doctrinale 
parue le 4 novembre 2025 trouve 
en elle et dans son travail de sape, 
entrepris dès les années 1990, son 
origine lointaine.

8. Ainsi se vérifie l’adage  : la 
corruption de ce qu’il y a de meilleur 
est la pire – corruptio optimi pessima.

	 Abbé Jean-Michel Gleize



Courrier de RomeFÉVRIER 2026

Courrier de Rome
Responsable : Bernard de Lacoste Lareymondie

Mensuel - Le numéro : 4€; Abonnement 1 an (11 numéros)
France 40€ - ecclésiastique 20€ - de soutien 50€, payable par chèque à l’ordre du Courrier de Rome

Étranger 50€ - ecclésiastique 20€ - de soutien 60€, payable par virement
Référence bancaire : IBAN : FR 76 1027 8063 9800 0205 5530 132 - BIC : CMCIFR2A

Adresse postale: BP 10156 - 78001 Versailles Cedex

E-mail : courrierderome@wanadoo.fr
Site : www.courrierderome.org

Sur le site internet vous pouvez consulter gratuitement les numéros du Courrier de Rome,
mais aussi acheter nos livres et publications (expédition sous 48 h, tous pays, paiement sécurisé)

N° CPPAP : 0724 G 82978

consensuelle, désormais admise par 
les catholiques et les protestants, de 
la coopération humaine au salut. 
« Lorsque les catholiques affirment 
que […] la personne humaine
'' coopère ' ' par son approbation 
à l’agir justifiant de Dieu, ils 
considèrent une telle approbation 
personnelle comme étant une action 
de la grâce et non pas le résultat 
d’une action dont la personne 
humaine serait capable  ». Cette 
définition, remarque notre auteur, 
«  a de grandes conséquences pour 
la compréhension du rôle de Marie 
dans l’histoire du salut ». Avant le 
concile Vatican II, des théologiens 
parlaient de «  réceptivité active 
de la foi  » (Edward Schillebeeckx) 
ou de «  coopération réceptive à la 
Rédemption » (Otto Semmelroth), 
au sens où la coopération de Marie, 
s’il en est une, est totalement le 
fruit de la grâce de Dieu. L’idée 
protestante de la justification 
extrinsèque ou obtenue par la 
foi seule (entendue comme pure 
créance dans l’action totale de la 
grâce) semble bien ici avoir pris 
le pas sur le dogme catholique des 
actes méritoires. 

6. En effet, l’hérésie du 
protestantisme repose tout entière 
sur le refus de la causalité seconde 

des créatures, dans l’ordre du salut 
et sur le plan surnaturel. Elle repose 
fondamentalement sur le refus de 
la charité, qui est le principe du 
mérite. Ce refus est lui-même la 
conséquence de l’idée que Luther 
s’est faite de la justification  : une 
justification qui reste tout extérieure 
à l’homme, laissé dans son péché, et 
qui équivaut seulement à l’action de 
Dieu à travers le Christ. En 1973, la 
Concorde de Leuenberg, qui est la 
Profession de foi commune à toutes 
les églises issues de la Réforme en 
Europe, aussi bien luthériennes que 
calvinistes, pose le principe suivant 
en son § 12 : « Nous reprenons à notre 
compte la conviction commune aux 
confessions de foi de la Réforme 
que l’exclusive médiation salvatrice 
de Jésus-Christ est le centre de 
l’Ecriture et que l’annonce de la 
justification, en tant qu’annonce de 
la libre grâce de Dieu, est la norme 
de toute prédication de l’Eglise ». 

7. La raison pour laquelle le titre 
de Corédemptrice «  doit être 
laissé de côté  » apparaît alors en 
pleine lumière  : «  Il exprime une 
coopération de Marie qui nous fait 
oublier que sa coopération réelle 
est le fruit de la grâce de Dieu ». Et 
d’ajouter que « cette compréhension 
n’est pas seulement le résultat 

du dialogue œcuménique  » mais 
«  avant tout une compréhension 
approfondie du message biblique ». 
En vertu du postulat protestant de 
la « Sola Scriptura » ?

8. Selon l’explication de ce 
théologien, jamais contestée par le 
Vatican et au contraire louée par de 
nombreux recenseurs agréés (dont 
le Père Bernard Sesbouë) le refus 
du titre de Co-rédemptrice trouve 
l’une de ses raisons essentielles 
dans l’adoption, par les nouveaux 
catholiques de Vatican II, de la 
théologie protestante de la grâce – 
sous prétexte d’œcuménisme.

9. La nouvelle mariologie est 
donc une mariologie bel et bien 
protestantisée.

Abbé Jean-Michel Gleize


